BACCALAUREAT TECHNOLOGIQUE D’ESSAI

EPREUVE DE PHILOSOPHIE

SESSION DE JANVIER 2026

Durée de I'épreuve : 4 heures

L’usage de la calculatrice et du dictionnaire n’est pas autorisé.

Deés que ce sujet vous est remis, assurez-vous qu’il est complet.
Ce sujet comporte 2 pages numérotées de 1 a 2.

Indiquez trés clairement, en téte de la copie,
La classe dont vous faites partie et le sujet traité.

Le candidat traite un seul sujet au choix.



SUJET 1

La diversité des cultures empéche-t-elle de s’accorder sur ce qui est juste ?

SUJET 2

Avons-nous des devoirs envers la nature ?

SUJET 3

« Les artistes ont quelque intérét a ce que I'on croie a leurs intuitions subites, a leurs
prétendues inspirations ; comme si l'idée de l'ceuvre d’art, du poeéme, la pensée
fondamentale d’une philosophie tombaient du ciel tel un rayon de la grace. En Vvérité,
I'imagination du bon artiste ou penseur, ne cesse pas de produire, du bon, du
médiocre et du mauvais, mais son jugement, extrémement aiguisé et exercé, rejette,
choisit, combine ; on voit ainsi aujourd’hui, par les Carnets de Beethoven, qu’il a
composé ses plus magnifiqgues mélodies petit a petit, les tirant pour ainsi dire
d’esquisses multiples. Quant a celui qui est moins sévere dans son choix et s’en remet
volontiers a sa mémoire reproductrice, il pourra le cas échéant devenir un grand
improvisateur mais c’est un bas niveau que celui de l'improvisation artistique au
regard de l'idée choisie avec peine et sérieux pour une osuvre. Tous les grands
hommes étaient de grands travailleurs, infatigables quand il s'agissait d’inventer, mais
aussi de rejeter, de trier, de remanier, d’arranger. »

Nietzsche, Humain, trop humain, § 155 « Croyance a l'inspiration » (1878)

Le candidat a le choix entre deux maniéres de rédiger I'explication de texte.
Il peut:

- soit répondre dans I'ordre, de maniére précise et développée, aux questions
posées (option n°1) ;

- soit suivre le développement de son choix (option n°2).

Il indique son option de rédaction (option n°1 ou option n°2) au début de sa
copie.

Questions de I'option n°1

. Eléments d’analyse

Déterminez et justifiez la thése a laquelle s'oppose Nietzsche dans ce texte.
Expliquez I'expression « comme un rayon de la gréce ».

Expliquez la différence entre reproduire et improviser.

Expliquez et justifiez : « Tous les grands hommes sont de grands travailleurs. »

PLWNED

. Eléments de synthése

Quelle est la question a laquelle I'auteur tente de répondre ici ?

Dégagez les différents moments de I'argumentation.

. En vous appuyant sur les éléments précédents, dégagez |'idée principale du texte.

WNRm

. Commentaire
. Qui a intérét a croire a l'inspiration ?
. L'artiste travaille-t-il ?

N = A



Baccalauréat d’essai
Proposition de correction

La diversité des cultures empéche-t-elle
de s’accorder sur ce qui est juste ?

corrigé emprunté a Olivier Verdun

Si I'on entend par « culture » les maniéres d’étre et les pensées de tout ordre qui distinguent un peuple ou un groupe d’un
autre, on ne voit pas trés bien comment I'extréme diversité des cultures pourrait étre compatible avec l'existence de valeurs
universelles, c’est-a-dire de criteres auxquels tous les hommes devraient sans exception se référer pour porter des jugements. I
suffit d’ouvrir les yeux, en effet, pour constater que chaque culture comporte sa propre conception du bien et du mal. Comment
pourrait-il exister des valeurs communes a tous les hommes, alors que la réalité nous donne a voir une extréme hétérogénéité des
us et coutumes, a telle enseigne qu’on se demande si les hommes ont quelque chose en commun ? Pourtant, c’est bien au nom de
principes universels (comme les droits de I'hnomme par exemple) que sont condamnées certaines pratiques culturelles jugées
scandaleuses. Notre indignation souléve alors un probleme fondamental : existe-t-il des valeurs universelles dans lesquelles toutes
les cultures devraient se reconnaitre ? Est-il concevable d’affirmer a la fois la capacité, pour les hommes, de partager certaines
valeurs fondamentales, tout en reconnaissant I'incommensurabilité des cultures entre elles ? Prétendre qu’il existe des valeurs
universelles et vouloir les promouvoir a I'échelle de la planéete, n’est-ce pas faire preuve d’une volonté d’hégémonie dangereuse ?
Comment une valeur pourrait-elle étre relative a une culture donnée, tout en s’imposant, en droit sinon en fait, a I'hnumanité tout
entiére ? Mais récuser l'idée d’universalité au nom de la diversité culturelle, n’est-ce pas renoncer a l'unité du genre humain, avec
tout ce que cette renonciation implique sur le plan moral ? Ce qui est en jeu, dans cette question, c’est donc la possibilité d’une
morale universelle.

La pluralité des représentations qui dérivent des traditions et des coutumes propres a une culture ne frappe-t-elle pas
d’'inanité toute perspective morale universaliste ? Trouve-t-on, sous I'écume des conventions sociales, une nature humaine
universelle ? Si chaque culture posséde une vision du monde spécifique, la mise en avant de valeurs universelles n’est-elle pas, en
réalité, la promotion d’une culture particuliere érigée en modéle ?

Affirmer qu'il existe des valeurs universelles, c’est considérer que les hommes ont en partage, au-dela de ce qui les
différencie, voire les oppose, un certain nombre de valeurs fondamentales : la justice, le bien, le beau, le vrai, une certaine idée de
I'homme qu’incarnent, depuis le XVIII*™ siécle, les droits de 'homme. Ce qui pose probléme, dans la notion de valeur universelle,
c’est justement I'idée d’universel : est universel, en effet, ce qui concerne, partout et toujours, la totalité des hommes. Or comment
les hommes pourraient-ils se mettre d’accord sur un ensemble de principes réglant ou inspirant la vie en société, alors qu’ils n‘ont
pas la méme histoire, ni la méme fagon de voir le monde ? Force est de constater que chaque culture dispose d’un systéeme de
prescriptions morales et d’interdits qui dérivent pour I'essentiel de ses coutumes. La culture désigne alors, en une premiére
acception, l'ensemble des techniques, des coutumes, des institutions, des croyances, des représentations forgées par une
communauté. La culture, c’est donc I'ensemble des faits symboliques et des institutions qui ajoutent a la nature une signification
dont celle-ci semblait dépourvue.

De ce point de vue, I'expérience nous enseigne que les hommes ne se sont apparemment jamais accordés sur ce qu'ils
jugeaient digne d’estime : ainsi le larcin, l'inceste, le meurtre, I'esclavage, la polygamie ont-ils été tantot valorisés, tantét
condamnés, en fonction des contextes ou des époques. L'idéal universaliste se heurte, en outre, a un obstacle culturel majeur, celui
de la pluralité des langues, qui rend l'unité du genre humain et la communication des hommes pour le moins problématique :
chaque peuple possede une vision du monde spécifique et reconnait dans sa langue un élément fondamental de son identité. L'idée
qu'il y aurait des valeurs universelles repose donc sur un présupposé discutable : celui de I’existence d'une pensée universelle,
c’est-a-dire d'un monde intérieur commun a tous les hommes, dont chaque langue nationale ne serait qu’une traduction
contingente. Or il est facile de montrer que la langue que nous parlons contribue a fagonner notre maniére de penser. Comment,
dans ces conditions, les hommes pourraient-ils partager des valeurs communes s'ils ne pensent pas de la méme fagon ?

Dans cette optique, prétendre qu'il existe des valeurs universelles compatibles avec la diversité des cultures reléverait d’'un
préjugé ethnocentriste. L'ethnocentriste considére sa propre civilisation comme supérieure, voire comme la seule a mériter le titre
de civilisée. Au fond, I'option universaliste ne serait pas vraiment universaliste, puisqu’elle ne ferait qu’ériger en valeur universelle
des valeurs particuliéres. L'universalisme serait fondé sur une conception expansionniste de la culture qui entend réduire la diversité
culturelle par I'imposition d'un modéle dont la valeur ne peut étre reconnue que dans une culture donnée.

Pourquoi alors la diversité des cultures contredirait-elle I'existence de valeurs universelles ? En quoi I'affirmation d’une unité
du genre humain autour de principes communs est-elle incompatible avec la pluralité des représentations morales et politiques qui
jalonnent I'histoire humaine ? Les ethnologues nous apprennent que chaque culture constitue un dispositif complexe incluant un
systéme de normes ne pouvant étre tenues pour opérationnelles que dans un contexte déterminé. Les usages apparemment les plus
barbares, les plus répugnants, ont tous leur raison d’étre par la fonction qu’ils remplissent dans la société. Toutes les cultures ont un
mode d’étre unique, ce qui signifie que chaque nation posséde sa propre interprétation de l'universel. Qu’est une culture, en effet,
sinon la fagon dont les divers peuples ou les divers moments de I'histoire de I'hnumanité se caractérisent par des systemes de
représentations qui les différencient les uns des autres et qui s'expriment dans leurs langages, leurs religions, leurs arts, leurs
moeurs ? Celui qui parle de /a culture ne fait au fond que parler de sa culture, c’est-a-dire de I'esprit du peuple auquel il appartient,
lequel impregne sa pensée, ainsi que les gestes les plus simples de son existence quotidienne (notion romantique de Volkgeist).

Ainsi, plutét que de vouloir préner des valeurs prétendument universelles au nom desquelles les cultures seraient jugées, il
convient d’étre au plus prés de ce qui les singularise, en faisant preuve d’une intelligence sympathisante, en s’abstenant de les
juger, surtout lorsque ces cultures sont trés éloignées de la notre. La diversité des cultures est telle que la confrontation, puis le
mélange des valeurs, ne peuvent avoir que des effets nocifs pour ’hnumanité dans son ensemble, surtout pour les sociétés en voie de
développement, qui seront tot ou tard forcées de s’aligner sur des modéles dépourvus de sens de leur point de vue. Ce qui est visé
ici, c’est le risque d’uniformisation que la confrontation des cultures risque de faire courir a I'homme. Dans cette perspective,
I'numanité abstraite est un mythe : il n’existe point dhommes dans le monde, il n'y a que des Frangais, des Russes, des Mexicains,



des Juifs, des Chrétiens, etc. Les cultures sont des blocs imperméables : tout est irréductiblement différent d’'une nation a l'autre ! 1l
s’ensuit que comme la communauté précéde nécessairement l'individu, ce dernier n’existe pas indépendamment de ses
appartenances, qu’elles soient ethniques, religieuses ou sociales. Il lui est impossible, par voie de conséquence, de se détacher de
son histoire et de sa culture. Les individus évoluant dans des univers spirituels radicalement différents les uns des autres, nous ne
pouvons les comprendre, en somme, sans adhérer globalement a leurs présupposés.

On en conclut que comme il n'existe pas de valeurs universelles compatibles avec la diversité des cultures, toutes les
valeurs se valent. Les hommes sont fonciérement incapables de se comprendre lorsqu’ils appartiennent a des sphéres culturelles
distinctes. Les cultures sont incommensurables entre elles ; il faut donc renoncer a les évaluer ; il n‘existe pas de systéeme de
référence absolu permettant de classer et de hiérarchiser les cultures selon une grille morale universelle. Chaque culture ressemble
a un train qui va dans une direction. Or tous les trains ne circulent pas sur des voies paralléles. Le voyageur est donc solidaire dans
son train et ne peut juger les autres cultures qu’en fonction d’'un mouvement qui n‘a rien d’absolu. En ce sens, la diversité des
cultures exclut les universaux moraux. Les regles morales ne sont valides que par rapport a leurs propres systémes de signification.
Ainsi I'anthropophagie ou la coutume de déterrer les morts suscitent-elles notre répulsion. Mais est-il moins répugnant de neutraliser
I'ennemi public par la torture, la mort ou la prison, comme on le fait dans les sociétés dites civilisées ?

Au total, la diversité des cultures semble contredire I'existence de valeurs universelles. Il apparait bien difficile de discerner,
sous |I'écume des coutumes, des traditions, des conventions, qui sont légion, des traits communs a tous les hommes. Ce qui
s'impose dés lors, c'est I'hétérogénéité des conduites, des représentations humaines, bien plus que leur unité. La notion de valeur
universelle est donc éminemment contradictoire. Mais si la prétention universaliste se révéle n’étre que le masque dont s’affuble
I’ethnocentrisme, la position relativiste est-elle pour autant défendable jusqu’au bout ? L'idée que la diversité des cultures contredit
I’'existence de valeurs universelles n‘aboutit-elle pas a une impasse dangereuse ?

Il nous faut maintenant examiner, dans un deuxiéme temps, les limites et dangers de la thése relativiste. Le relativisme,
pour séduisant qu'il ait pu nous paraitre, n‘encourage-t-il pas le confinement culturel en refusant toute idée d’horizon commun de
I'numanité ? Si aucune valeur universelle n’est compatible avec la diversité des cultures, est-il encore possible de les juger ? En
d’autres termes, ne risque-t-on pas, au nom de la diversité culturelle, de renoncer a l'unité du genre humain et a I'idée méme de
droit de I'homme ?

Insistons, en premier lieu, sur les impasses auxquelles meéne le relativisme. Notons d’abord que le relativiste est
inévitablement amené a se contredire lui-méme, puisqu’il présente sa doctrine comme une vérité absolue, et donc infirme ce qu'il
est en train d’affirmer. C'est ce que les linguistes appellent une « contradiction performative » dans laquelle I'énoncé contredit
I’énonciation. En outre, fait plus grave, l'idée que toutes les cultures ou pratiques culturelles se valent aboutit a I'impossibilité de
fonder la morale, c’est-a-dire de prononcer des jugements de valeur, de dénoncer aucune injustice, aucune violence, pour peu que
celles-ci fassent partie d’'une quelconque tradition. Ainsi la soumission de la femme dans certains pays, la pratique des mutilations
sexuelles ne pourraient-elles étre condamnées au nom des droits de 'hnomme, car ce serait une sorte de « racisme culturel » que de
dénoncer une culture différente qui posséde ses valeurs propres. Le relativisme conduit tout droit a une position d’acceptation de
I'ordre existant. Il peut méme devenir, sous couvert d’exotisme, un auxiliaire du sous-développement.

Ajoutons que la position relativiste est implicitement celle du positivisme juridique : la réduction du droit au fait, le refus
d'une norme transcendante et universelle du droit - le droit naturel - s’appuient généralement sur le constat de la variabilité des
systéemes de droit, suivant les Etats, les traditions nationales, les religions, etc. En sorte que vouloir ramener cette diversité a des
principes communs (les droits de 'homme, par exemple), c’est se comporter de maniére purement extérieure et manquer la
compréhension de chaque systeme de droit positif. Mais si I'on ne peut pas juger le droit, a I'aune de quels principes va-t-on refuser
des lois manifestement inacceptables ? Ou l'on voit que le relativisme, en niant la compatibilité possible entre la diversité des
cultures et I'existence de valeurs universelles, souléve des questions fondamentales : au nom de I'égalité entre les cultures que
sous-tend le principe de tolérance, peut-on accepter ailleurs I'inacceptable chez soi (I’excision des filles, la soumission des femmes,
le travail des enfants, I'esclavage, la polygamie, etc.) ? L’attitude morale contraint-elle a respecter les différences entre les cultures,
quitte a fermer les yeux sur des pratiques inhumaines au motif qu’elles ont une cohérence dans une configuration culturelle donnée,
ou a dénoncer ces pratiques, fussent-elles traditionnelles ?

La valorisation de la diversité culturelle, dont le respect absolu serait un gage de tolérance, peut aboutir, qui plus est, a
I'affirmation de I'incommunicabilité des cultures, repliées sur leurs particularismes, ce qui rend évidemment impossible tout dialogue
entre elles. Puisque I'idée d’'une humanité universelle releve d’'un mythe, d'un préjugé ethnocentriste, 'individu se voit par la méme
réduit a son étre culturel et interdit toute distanciation vis-a-vis de sa culture d’origine. Le relativisme, dans sa version la plus
radicale, encourage donc le confinement culturel en refusant toute perspective universaliste. Ainsi, au Québec, en 1977, les autorités
provinciales, souhaitant protéger la forme de société culturellement francaise, ont-elles promulgué une loi interdisant a la population
francophone d'envoyer ses enfants dans des écoles anglaises (Charte de la langue francaise, loi 101, article 1). Toute ouverture de
I'individu hors de I'héritage culturel est alors pergue comme une aliénation, en sorte que le surinvestissement de I'identité ethnique
conduit a I'enfermement dans I'anéantissement de l'identité individuelle. Le droit a la différence risque, dés lors, de se transformer
en droit a I'oppression des individus par le groupe.

Le relativisme est, d’autre part, une doctrine passablement ambigué, qui autorise de facheux glissements de sens et qui
fournit a certains auteurs un moyen de justifier le racisme. Le relativiste conséquent renonce a 'unité de I'espéce humaine, postulat
encore plus dangereux que l'ethnocentrisme naif de certains colons. L'idée que I'humanité abstraite n’existe pas méne tout
naturellement a l'idée qu’'il y a plusieurs humanités dans I'humanité. Comme certains relativistes radicaux aujourd’hui, les
théoriciens du racisme a la fin du XIXe siecle justifiaient leur doctrine au nom du principe de diversité, en affirmant le caractére
inconciliable des cultures ou des races, voire leur hiérarchie. Quand les hommes n’ont plus rien en partage et qu'’ils se réduisent tout
entier a leur étre culturel, social ou biologique, il est alors tentant d’en exclure certains de I'espéce humaine.

L'absence d’unité permet I'exclusion, laquelle peut conduire & I'extermination. Le XX*™® siécle nous apporte suffisamment
d’exemples tragiques des extrémités auxquelles méne le renoncement a I'unité du genre humain, depuis la Shoah jusqu’a I’épuration
ethnique en Bosnie-Herzégovine (décembre 1992), en passant par la politique d’apartheid, le génocide rwandais, etc. Une fois niée
I'numanité de I’étranger, il devient plus facile de la supprimer physiquement, car son statut ne differe plus de celui d’'un animal ou
méme d’une chose. L'ambition de nier I'existence d’'une humanité universelle, ainsi que la possibilité, pour les hommes, de partager
des valeurs communes au-dela de ce qui les sépare, comporte un danger, amplement attesté par I'histoire contemporaine : celui
d’en finir avec certains hommes. Ainsi sera-t-on tenté de distinguer les hommes entre eux, en séparant ceux qui satisfont a la
définition de I'homme de ceux qui n'y satisfont pas et ne peuvent que s’en trouver exclus de fait (barbares / civilisés, hommes /
sous-hommes, Juifs / Aryens, etc.).

D’un cOté, prétendre qu'il existe des valeurs universelles revient a nier I'incommensurabilité des cultures entre elles : on
peut, au nom de l'universalisme, justifier toutes les formes de domination. D’un autre coté, l'idée qu’il n‘existe que des valeurs
relatives et que les différences culturelles sont irréductibles conduit a une négation de I'unité du genre humain dont on a pu mesurer
les dangers. Soit on juge et on hiérarchise les cultures, soit on renonce a I'unité humaine. Comment trancher, dés lors, dans le
conflit de l'universel et du particulier, de I'universalisme et du relativisme ? Faut-il abandonner tout idéal universaliste au motif que
les cultures sont des blocs imperméables dont le mode d’étre est irremplagable ?



Pour essayer de sortir des antinomies susmentionnées, demandons-nous, en troisieme lieu, comment il est possible de
concilier la diversité des cultures avec l'existence de valeurs universelles. Comment écarter les dangers de I'universalisme perverti
(celui de I'ethnocentrisme) et ceux du relativisme ? A I'universel hégémonique tant décrié par les relativistes, ne peut-on opposer un
humanisme bien tempéré, critique, qui donnerait un sens nouveau a |'exigence universaliste ?

Contrairement a ce qu'il nous avait semblé, il est tout a fait possible, et méme souhaitable, d’affirmer a la fois I'unité du
genre humain et la capacité, pour les hommes, de partager certaines valeurs fondamentales. Le respect d{i aux identités spécifiques
est compatible avec l'idée de fonds commun de I'humanité. La déconstruction de l'idée de nature humaine, la critique de
I’ethnocentrisme occidental, pour légitimes qu’elles soient, ne doivent pas néanmoins conduire a abandonner la thése de la
conciliation possible de tous les hommes sur la base d’une identité commune. Ainsi I'image des trains en mouvement que nous
avions employée pour illustrer la thése relativiste est-elle trompeuse. Car si les cultures étaient des bolides en mouvement, aucun
passager ne pourrait en sortir pour communiquer avec un autre, ni circuler d’un train - d’une culture donc - a l'autre. Or cette idée
de cultures automobiles ne correspond pas a la réalité des flux migratoires qui ne cessent de s’accentuer.

En un sens, lIimage des trains en mouvement nous aide a comprendre qu'il est absurde de vouloir hiérarchiser les cultures,
chacune d’elles étant un modele du monde. Nulle société n’est parfaite, chacune offre des avantages a ses membres et un résidu
plus ou moins important d'iniquités. Mais cela ne nous empéche pas de porter des jugements de valeur sur ces cultures et traditions,
a commencer par les nétres, lorsque nous constatons que telle société est, a un moment de son histoire, globalement condamnable
(exemple des sociétés totalitaires). L'individu n’est nullement prisonnier du train de la culture dans laquelle il a grandi, sans aucune
possibilité de prendre du recul, voire de sauter du train. On peut pénétrer des cultures autres que la nétre et donc communiquer
avec leurs ressortissants. Ainsi circule-t-on d’une langue dans une autre langue grace a la traduction. De méme, les religions
apportent la preuve qu’elles ne sont pas seulement source de conflits entre les hommes, mais qu’un dialogue interreligieux est
possible. La culture ne se réduit donc pas a la somme des cultures particulieres. Au-dela des particularités ethniques, sociales,
religieuses, linguistiques, historiques qui rendent les individus plus ou moins imperméables les uns aux autres, les hommes sont a
méme de transcender ces particularités et de les élever a la dimension de I'universel, que ce soit a travers les ceuvres d’art, les
sciences, les traductions, la construction d’'une communauté politique authentique. La liberté désigne alors la faculté proprement
humaine de s’arracher des contextes particuliers dans lesquels un individu est d’emblée englué.

On prendra également soin de distinguer le point de vue anthropologique du point de vue éthique et juridique, car la
confusion de ces deux genres autorise la plupart des sophismes relativistes. Sur le plan proprement anthropologique, il est évident
que les hommes sont différents et se définissent par leur aptitude a la différenciation culturelle. De ce point de vue, aucune régle ne
vaut pour toute société. Pourtant, force est de constater que l’existence de la reégle en tant que telle est un fait universel. Les
principes fondamentaux de la vie en société sont partout les mémes (l'interdit de l'inceste, I'obligation de I’échange, I'encadrement
de la violence, etc.), méme si, dans le méme temps, le contenu et l'extension des prescriptions correspondantes varient
considérablement suivant les climats et les localités. Les différences que le relativisme tend a absolutiser existent donc d’abord
comme les modalités d’invariants de I'espéce humaine.

L'horizon universaliste ne saurait, par conséquent, étre jeté aux oubliettes. La plus grande compréhension a I'égard des
différences culturelles va de pair avec la promotion d’un idéal de justice universalisable. Ce qui est universel, c’est notre
appartenance a la méme espeéce. Et l'idéal de justice que cristallisent les droits de I'homme n’est qu’un autre nom donné a cette
prise en considération du genre humain. Si la reconnaissance du droit a la différence, au fondement du principe humaniste de
tolérance, est elle-méme un principe universaliste, c’est parce que nous postulons I'unité de I'espéce humaine, ainsi que I'égale
dignité de tout homme, titulaire de droits naturels inaliénables. De sorte qu’il existe bel et bien des principes universels qui fondent
en derniére instance ce droit a la différence, a partir duquel nous pouvons reconnaitre le droit de tel groupe particulier a vivre
comme il I'entend.

Il y a donc un noyau universel dans les diverses formes de vie morale que I'on rencontre. La morale, au-dela des morales
particulieres, peut étre, doit étre universalisable et, de fait, est de plus en plus universelle. Malgré leurs innombrables oppositions,
les prétres égyptiens, les prophétes hébreux, les sages hindous, les Lao Tseu, Confucius, Bouddha, Jésus, Mahomet ont des
messages fondamentalement convergents. Qu'est-ce a dire, sinon qu'un long processus historique de convergence des plus grandes
civilisations autour d'un certain nombre de valeurs communes ou voisines est a I'ceuvre depuis fort longtemps - valeurs qui nous
permettent de vivre ensemble sans trop nous nuire ou nous hair, malgré les formes violentes que ce processus prend souvent ?
C'est ce qu'on appelle aujourd'hui les droits de I'nomme, qui sont surtout, moralement, des devoirs. Les normes généralement
partagées sont beaucoup plus exigeantes aujourd’hui que dans les siécles antérieurs. Notre notion d’humanité s’est élargie et
enrichie. Les droits de I'homme, loin de se réduire a un pur produit de la civilisation occidentale, méme s’ils le sont, de fait,
historiquement, fournissent le ciment qui permettrait I'unification des cultures : au-dessus de la diversité culturelle existent des
valeurs supérieures, universelles, absolues, dont le respect doit s'imposer a toutes les cultures sans exception. Ces valeurs
universelles proclament qu’au fond, les civilisations importent moins que les individus qui les constituent et que leur liberté, leur
égalité et leur fraternité méritent notre attention plus que tout autre chose.

Le probleme était ici de savoir s’il est possible de maintenir l'unité de I'idée
de justice sans manquer au respect d{i a toutes les traditions autres que la nbtre.
L'extraordinaire variété des cultures que lI'on observe et que lI'on ne saurait réduire,
sauf a vouloir uniformiser le monde, est-elle vraiment incompatible avec les idéaux
universalistes ? A l'universel hégémonique qu’‘une certaine conception de
I'universalisme a pu imposer, il convient d’opposer un universel pluriel soucieux de
concilier la protection des droits universels avec la reconnaissance des cultures
particulieres. Car si aucun d’entre nous ne veut renoncer a ce qu'il est, du fait de sa
naissance ou de ses convictions propres, nous ne devons pas pour autant abandonner
I’'horizon universaliste sans lequel I'idée de droit de I'hnomme perd tout son sens. La
reconnaissance de la diversité des cultures est donc tout a fait conciliable avec
certaines normes morales universalisables comme les droits de I'homme, ce qui
signifie que les hommes devraient pouvoir s’accorder, et s’accordent, de fait, de plus
en plus, sur la nécessité de lutter contre la barbarie. Ainsi, lorsqu'elles ne sont pas
durcies par les conflits et le mépris social, les cultures ne sont pas ces puissances
réifiées qui se referment sur ses membres au point de les étouffer, mais cet effort
permanent pour rejoindre I’hnumanité de ’hnomme.

Bien sir qubn peut jouer ensemble.
1l suf it de stccorder.




Baccalauréat d’essai
Proposition de correction

Avons-nous des devoirs envers la nature ?

Corrigé emprunté a Christophe Lutet et amendé

Introduction

Depuis quelques dizaines d’années, les performances
techniques de I’hnumanité semblent devenir
authentiquement inquiétantes. Sans doute a-t-on congu
des le XIX® siecle (cf. le mythe de Frankenstein ou certains
textes de Jules Verne) que la technique avait autant de
mauvais que de bons cbtés, mais c’était de maniére encore
fictive ou théorique. Au XX® siecle, les nouvelles conquétes
de la science et les possibilités techniques inédites qu’elles
offrent sont peu a peu mises en cause, dans la mesure ou
elles paraissent capables de détruire le milieu méme dans
lequel I'homme doit vivre. La nature n'est plus seulement
exploitée ou utilisée, elle commence a étre détruite. Est-il
temps, dans ces conditions, de considérer que I'homme doit
en venir a la respecter ? Un tel respect peut-il s'instaurer gréace a un devoir authentique ? Ces concepts, dans nos habitudes de
pensée, ne semblent pas si aisément applicables a ce qui ne saurait constituer une personne, sujet de droit, et c'est pourquoi il
peut étre également nécessaire de commencer a les élargir.

1. La tradition d'exploitation

Dans la mentalité occidentale, la nature est comprise comme un donné, qu'il appartient a I'nomme d'utiliser a son profit : c'est
un ensemble de matiéres premieres et de sources d'énergie que la culture humaine peut utiliser pour combler les besoins de son
espéce. Par son travail et ses techniques, I'hnomme ne se prive pas de retirer ce qui lui convient de la nature, et de I'obliger a
produire ce qui est nécessaire a sa propre survie. On constate ainsi que, au cours de I'Histoire, la culture humaine s'est montrée
capable de passer d'une exploitation simple - celle que I'on rencontre dés les sociétés primitives ou traditionnelles par le biais de
la chasse, de la cueillette ou de la péche - a une totale transformation du milieu premier, effectuée de maniere de plus en plus
intense, grace, non seulement a l'agriculture et a la métallurgie, mais surtout a la découverte sans cesse nouvelle de richesses
naturelles (minerais, charbon, pétrole) et a la mise au point d'énergies de transformation qui finissent par déséquilibrer
totalement le milieu.

Pour Descartes, dans le Discours de la méthode, il ne s'agissait encore que de « jouir des fruits de la nature », et I'nomme
n'était annoncé que « comme maitre et possesseur de la nature ». Il semble bien que, depuis le XVII® siecle, nous ayons oublié
le sens du « comme » et que la culture moderne, effectivement devenue maitresse de la nature, s'accorde a son égard tous les
droits. Ce mouvement général d'appropriation caractérise la société occidentale, en tant que technoscientifique : les primitifs se
montrent en général plus soucieux de maintenir les équilibres initiaux, ou de ne pas les détériorer, comme le montrent par
exemple les rituels qu'ils accomplissent avant d'entreprendre certains travaux (chasse, labours), ol se manifeste le désir de ne
pas « choquer » les espéces ou l'environnement - ne serait-ce que pour éviter des réactions trop agressives de leur part.

Qu'une telle mainmise sur le milieu soit typique de I'Occident n'est peut-étre pas si surprenant, si I'on pense que l'attitude
scientifique qu'il a privilégiée suppose I'objectivation du monde, c'est-a-dire sa déspiritualisation (il n'en allait pas encore ainsi
chez les Grecs, qui concevaient combien les techniques pouvaient étre violentes - ce pourquoi ils attribuaient leur découverte a
des non-humains : c'est Prométhée qui ravit le feu, et non un homme ordinaire) : un univers ainsi privé de toute dimension
spirituelle est offert a une action qui peut se penser sans limitation.

2. Pourquoi respecter la nature ?

Les résultats de cette action sont désormais visibles, ou sensibles, et provoquent une sorte de prise de conscience. On n'en finit
plus, tres quotidiennement, de déplorer la pollution, les méfaits de I'effet de serre, le rejet dans I'atmosphére des fumées et
autres déchets de l'industrie, la transformation des océans en une gigantesque poubelle, I'extinction de certaines espéces
animales, etc. L'homme se trouve donc mis en accusation globalement (méme si I'on en profite au passage pour oublier que le
responsable est surtout I'hnomme occidental, tel que son modele se diffuse désormais sur tous les continents). La rupture des
équilibres naturels fait affleurer des problémes écologiques multiples.

Mais les agressions contre le milieu se complétent désormais de nouvelles possibilités d'action sur I'homme lui-méme, qui
apparait, sinon transformable a merci, du moins susceptible de ne plus se définir traditionnellement, dés lors que I'on évoque le
clonage, le repérage prénatal de malformations ou d'insuffisances graves, I'éventualité de pratiquer un eugénisme a fondement
scientifique, etc. Il ne s'agit plus seulement, dans de telles conditions, de protéger les arbres ou la qualité de I'air que nous
respirons : il semble, plus fondamentalement, qu'il soit désormais question de protéger I'nomme lui-méme contre certaines de
ses capacités.

C'est dans un tel contexte que I'on évoque de plus en plus fréquemment la nécessité, ou l'urgence, de concevoir un véritable
devoir de respecter la nature, qui serait une voie — peut-étre pas la seule - permettant de freiner les méfaits de la techno-
science, ou méme, si I'on est optimiste, d'y mettre fin. On doit pourtant se demander, au-dela de ce que la formule peut avoir
de séduisant ou de prometteur, ce que peut signifier exactement un tel devoir de respecter la nature.

Ce devoir suppose d'abord que I'on reconnaisse a la nature et aux espéces non humaines qui la peuplent un droit a exister sans
que I'nomme les transforme. Or, par définition, le droit implique I'existence de sujets juridiques, et il est a priori difficile
d'admettre comme tels des étres sans conscience (Kant affirmait que I'hnomme n'a de devoirs qu'envers lui-méme, et en aucun
cas envers d'autres étres naturels), a fortiori la nature dans son ensemble.

De plus, il est habituel de considérer I'existence d'une réciprocité des droits et des devoirs : comment la nature, si nous lui
reconnaissons un droit, pourrait-elle avoir des devoirs envers nous (a moins de considérer qu'elle a jusqu'a présent rempli
involontairement, du fait de nos techniques, ces prétendus devoirs et qu'il est temps, en échange, de lui accorder des droits
pour en constituer une sorte de compensation différée) ?



3. Un devoir élargi

Faut-il considérer que la situation a laquelle mene le progrés technique est telle que nous devons réformer la notion méme de
droit ? C'est ce que propose Michel Serres, avec l'idée d'un « contrat naturel » qui généralise la réciprocité fondant, dans la
philosophie politique, le contrat social. Un tel contrat naturel se trouve évidemment bafoué lorsque I'humanité exploite la nature
sans rien lui fournir en échange. Comme il est peu vraisemblable que la nature soit apte a faire valoir son droit, il appartiendrait
alors a I'numanité de s'imposer le devoir de la respecter.

De la sorte, c'est toujours I'hnomme qui reste le seul sujet juridique, mais ce qui est attendu de ses décisions concerne
I'autolimitation de ses droits sur la nature. Il est clair que, si I'hnumanité (ou une partie de I'humanité) parvient a mieux maitriser
I'évolution de sa technique, c'est avant tout pour son propre bien, beaucoup plus que pour celui des arbres ou des araignées,
dont la survie n'a de sens que relativement a notre existence. Mais aussi relativement a I'existence d'une humanité future.

On peut en effet considérer que I'humanité d'aujourd'hui a des devoirs par rapport a son propre futur. La responsabilité doit
alors étre entendue dans un sens élargi, qui concerne les conséquences les plus lointaines de notre comportement actuel. Hans
Jonas, dans Le Principe responsabilité, en propose ainsi une définition nouvelle : il nous faut désormais penser I'existence de
devoirs a I'égard d'étres qui ne sont que potentiels, puisque I'humanité a désormais la possibilité de se détruire en méme temps
qu'elle détruit la nature. La nouvelle responsabilité de I'hnomme s'exerce a I'égard d'étres « vulnérables », car on doit garantir les
conditions dans lesquelles ils pourront naitre et vivre. D'ou une nouvelle formulation de l'impératif catégorique, ne concernant
plus seulement I'humanité actuelle (a laquelle se limite I'impératif kantien), mais une humanité potentielle : « Agis de facon que
les effets de ton action soient compatibles avec la permanence d'une vie authentiquement humaine sur terre ».

Conclusion

Au nom de quelle valeur supérieure la vie humaine devrait-elle ainsi étre préservée ? En d'autres termes : pourquoi faut-il qu'il y
ait quelque chose - une humanité - plutét que rien ? Que la réflexion suscitée par les relations entre technique et nature
débouche ainsi sur une interrogation métaphysique peut surprendre - sauf si I'on admet avec Heidegger que la technique,
désormais mondiale, est la version ultime de la philosophie, caractérisée par I'oubli de I'étre. La technique moderne n'est pas
seulement liée a la science : son essence réalise un projet philosophique qui a entremélé connaissance et puissance pour
métamorphoser tous les étants. Elle constitue ainsi « la métaphysique poussée jusqu'a son terme » : il n'est alors plus
surprenant que, dans un monde ou la nature devient problématique, « partout I'homme ne rencontre plus que lui-méme » et le
résultat de ses actions, mais que, ce faisant, « il ne rencontre plus nulle part son étre ».

Pour aller plus loin...

« L'expérience a prouvé que les développements déclenchés a chaque fois par I'agir technologique afin de réaliser des buts a court terme ont
tendance a se rendre autonomes, c’est-a-dire a acquérir leur propre dynamique contraignante, une inertie autonome, en vertu de laquelle ils ne
sont pas seulement irréversibles, comme on I'a déja dit, mais qu’ils poussent également en avant et qu'’ils débordent le vouloir et la planification
de ceux qui agissent. Ce qui a été commencé nous Ote l'initiative de I'agir et les faits accomplis que le commencement a créés s’accumulent pour
devenir la loi de sa continuation. Méme s'il se peut que « nous prenions en main notre propre développement », celui-ci échappera a nos mains
simplement du fait qu’il s’est incorporé son impulsion, et, plus que partout ailleurs, vaut ici la loi qu’alors que le premier pas reléve de notre
liberté, nous sommes esclaves du second et de tous ceux qui suivent. Ainsi au constat que l'accélération du développement alimenté
technologiquement ne laisse plus le temps pour des corrections automatiques, s’ajoute le constat ultérieur que pendant le temps que, malgré tout,
nous avons encore a notre disposition, la correction devient de plus en plus difficile et la liberté pour la faire diminue continuellement. Cela
renforce |'obligation de veiller aux commencements, accordant la priorité aux possibilités de malheur fondées de maniére suffisamment sérieuse
(et distinctes des simples fantasmes de la peur) par rapport aux espérances - méme si celles-ci ne sont pas moins bien fondées. »

Hans Jonas, Le Principe Responsabilité (1979)

Question d’interprétation philosophique : Pourquoi, selon Hans Jonas, la précaution vaut-elle mieux que I’espérance ?

Hans Jonas (1903-1993) est né en
Allemagne, ou il fut I’'éleve de Husserl,
de Heidegger et de Rudolf Bultmann,
éminent philosophe des religions qui
dirigea sa thése de doctorat sur le
mouvement gnostique des premiers
siecles chrétiens. De religion juive, il
choisit l'exil dés 1933, s’établit en
Palestine, professe a Jérusalem, puis
s'engage dans |'armée britannique
pendant la Seconde Guerre mondiale,
rentrant au pays sous l'uniforme des
vainqueurs. Parti au Canada en 1949, il
finit par s’installer a New York. De
1955 a 1976, aux cOtés d’'Hannah
Arendt, son amie de toujours, il
enseigne la philosophie a la New School
for Social Research (école fondée dans
les années 30 par d’autres éminents
penseurs allemands chassés d’Europe
par le nazisme, Max Horkheimer et
Theodor Adorno, les deux chefs de file
de I'Ecole de Francfort). Par la suite,
Jonas enseigna notamment a Munich. C'est en mémoire de sa propre mére assassinée a Auschwitz qu’il prononga en 1984
une conférence intitulée Le Concept de Dieu aprés Auschwitz, texte dans lequel il développait I'idée d'un Dieu
paradoxalement placé sous la responsabilité de ’homme, appliquant ainsi a la théologie la thése de son fameux Principe
Responsabilité (1979). Ce dernier lui valut en 1987 le prestigieux prix de la Paix décerné par les libraires allemands.




Baccalauréat d’essai
Eléments de correction
Nietzsche, « Croyance a l'inspiration »

. VPR , R L . . Ce texte correspond au § 155 de Humain,
« Les artistes ont quelque intérét a ce que I'on croie a leurs intuitions subites, a trop humain, intitulé « Croyance &
!

Ieurs’prétendues inspirations ; comme si I’idée_de I’oeuvre d’art, du poeme, la I'inspiration ». Nietzsche y dénonce lidée
pensée fondamentale d’une philosophie tombaient du ciel tel un rayon de la selon laquelle la création artistique serait
grace. En vérité, l'imagination du bon artiste ou penseur, ne cesse pas de une spontanéité immédiate, étrangere a
produire, du bon, du médiocre et du mauvais, mais son jugement, extrémement toute peine, a toute réflexion et a tout
aiguisé et exercé, rejette, choisit, combine ; on voit ainsi aujourd’hui, par les travail. Nietzsche établit que la création est
Carnets de Beethoven, qu’il a composé ses plus magnifiques mélodies petit a autant une intuition qu’une conception :
petit, les tirant pour ainsi dire d’esquisses multiples. Quant a celui qui est moins « Toute peinture, disait Léonard de Vinci,
sévere dans son choix et s’en remet volontiers a sa mémoire reproductrice, il est chose mentale. ».

pourra le cas échéant devenir un grand improvisateur mais c’est un bas niveau Ce texte établit que I'artiste est davantage
que celui de I'improvisation artistique au regard de I'idée choisie avec peine et un artisan conscient de sa technique qu’un
sérieux pour une oeuvre. Tous les grands hommes étaient de grands enthousiaste médiateur de forces qui le
travailleurs, infatigables quand il s’agissait d’inventer, mais aussi de rejeter, de dépassent. Cette thése est en méme temps
trier, de remanier, d'arranger. » une démystification : en effet, les artistes
ont intérét a ce que le public croie a
I'inspiration. La dénonciation de cette
mystification est l'objet de la premiére

Nietzsche, Humain, trop humain, § 155 « Croyance a l'inspiration » (1878)

partie de ce texte, constituée par la
premiére phrase. Dans une deuxiéme partie, Nietzsche montre que la création est aussi un exercice du jugement, et dans une
troisieme partie, il examine la pauvreté créatrice de I'artiste qui oublie cet exercice indispensable. La derniére phrase de ce texte
le conclut en le résumant : toute création véritable est un travail.

Pourquoi les artistes ont-ils intérét « a ce que I'on croie a leurs intuitions subites » ? Parce
que la beauté semble décuplée lorsque n’apparait pas la peine qui I'a fait naitre. De méme
que l'on retire les échafaudages pour qu’'un monument se dresse dans toute sa splendeur,
de méme les artistes n‘ont pas intérét a ce que le travail d’esquisse, de reprise, de
correction transparaisse dans la contemplation de leurs ceuvres. Le beau doit s’offrir aux
yeux du spectateur comme un don, une « grdce » et non comme le résultat d'un labeur
harassant. Un artiste semblera d’autant plus grand que sa main parait avoir été guidée par
une transcendance descendue jusqu’a nous par son intermédiaire. L'artiste semble alors
un intercesseur du divin, un homme plus qu’humain et non un tacheron laborieux. Il est
dans l'intérét de l'artiste que le spectateur le croit surhumain, possédé par une inspiration
divine, tombée « du ciel tel un rayon de la gréce ». De fait, c’est bien ainsi que nous
apparait l'ceuvre d'art dans le miracle de la contemplation esthétique : un don divin. Ne
s’extasie-t-on pas devant les portées sans ratures de Mozart, « Amadeus », c’est-a-dire
« aimé des Dieux » ?

Néanmoins, si l'ceuvre nous apparait au final comme le fruit facilement m{ri du génie
inspiré, il n‘'empéche que la réalité de la création dément cette illusion rétrospective. Tel
est ce que montre Nietzsche dans la deuxiéme partie de ce texte.

Il est bien possible que I'artiste créé dans la
spontanéité, mais cette spontanéité est
toujours reprise, et toute production doit
étre soumise au crible du « jugement ». L'esprit met en forme la matiéere
sensible, et la lueur de l'inspiration a tot fait de s’éteindre si un travail conscient
et patient ne vient pas le reprendre et l'organiser. Valéry déclarait ainsi que
I'intuition n’apporte a I'esprit du poéte qu’une lueur plus éblouissante
qu’éclairante et qu'il faut ensuite « passer au laboratoire » et travailler « comme
le contremaitre de soi-méme ». On peut, contre cette conception, évoquer les
tentatives d’écriture automatique faites par les Surréalistes pour faire surgir
I'ceuvre a partir d'une spontanéité inconsciente ; mais on peut également montrer
les limites d’une telle esthétique...

Cette analyse de la vérité de la création ainsi menée, Nietzsche examine alors ce
que serait une création faite hors de tout travail et de toute reprise du jugement.
Une telle création, faite toute de spontanéité, ne serait pas une ceuvre a
proprement parler, et I'artiste spontané, qui ne croit pas aux vertus ascétiques du
travail n’est finalement rien d’autre qu’un « improvisateur ». Son ceuvre peut étre
brillante comme I|'est une improvisation de jazz, mais comme beaucoup
d'improvisations, elle finit vite par s’éteindre dans la fulgurance méme de sa
naissance. Pour que l'étincelle se transforme en brasier, pour que l'cceuvre soit
durable et véritable, il est nécessaire qu’elle soit polie, ciselée, travaillée.
L'inspiration produit des pierres brutes qui ne deviennent diamants qu’aprés un
travail artisanal long et patient. C’est bien pourquoi Nietzsche conclut en disant
qu’il ne suffit pas d’ « inventer », mais qu'il s’agit aussi de « rejeter, de trier, de
remanier, d’arranger » pour qu’assomption véritable du beau il y ait. En ce sens,
I'artiste est bel et bien un artisan, c’est-a-dire un technicien qui informe la
matiére brute de l'inspiration. Contrairement a ce que l'on pourrait croire, le
jugement n’est pas la stérilisation de la création mais la condition méme de sa
fécondité. Le spectacle du beau doit nous faire oublier le travail qui I'a fait naitre,
mais cet oubli du travail ne doit pas se confondre avec une absence pure et
simple de travail.




