La rencontre

Réjane Sénac : « La cause animale a gagné des batailles »

Pour Réjane Sénac, la question animale s’inscrit dans 1’histoire longue des luttes pour
I’égalité. En retracant son itinéraire — des vallées pyrénéennes aux couloirs de Sciences Po a
Paris — elle éclaire les contradictions de nos démocraties, confrontées a la violence banalisée
faite aux animaux et au défi d’une cohabitation élargie a I’ensemble du vivant.

|

©Léa Crespi

« Je n’imaginais pas faire carriere dans la recherche, je ne savais pas que c’était possible »,
confie Réjane Sénac avec une pointe d’accent du Sud-Ouest. A 1’orée de la cinquantaine,
devenue directrice du département de science politique de Sciences Po, la native des Pyrénées
nous recgoit dans les superbes locaux du campus Saint-Thomas, la nouvelle enclave de
Sciences Po ouverte il y a trois ans au coeur du septiéme arrondissement parisien. Spécialiste
des questions d’égalité, elle a consacré sa theése et son premier livre, L ordre sexué (PUF,
2007), a la perception des inégalités femmes-hommes. Apres avoir étudié les mobilisations
féministes, elle s’est intéressée aux mouvements antiracistes, et, désormais, antispécistes
(critique de la discrimination fondée sur 1’espéce). Par effraction , son onzieme livre, vise a
« rendre visible la question animale ». Pour 1’écrire, celle qui se voit comme « philosophe de
terrain » a mené I’enquéte « en immersion » aupres de 59 associations de défense des
animaux. Un champ d’investigations relativement neuf, qui fait écho a ses préoccupations de
toujours.

Réjane Sénac



Réjane Sénac est politiste. Elle est directrice du département de science politique de Sciences
Po et directrice de recherche CNRS au CEVIPOF (Centre de recherches politiques de
Sciences Po).

Depuis vos premiers travaux, vous développez une réflexion sur les discriminations.
Vous avez écrit sur le sexisme, le racisme, le spécisme. Qu’est-ce qui vous y a menée ?

J’ai grandi dans un village des Pyrénées ou porter comme nom celui d’un village d’une autre
vallée, c’était étre pergue comme une étrangere, au sens grec du terme de « barbare », « hors
de la cité ». Ma mere, fille d’un ouvrier espagnol et d’une orpheline d’origine espagnole, avait
vécu cette expérience de manicre aigué. Cet héritage m’a d’autant plus rendue sensible aux
injustices que j’ai aussi été percutée par le sexisme. Je me souviens d’une scene symbolique.
Alors que j’allais a la messe en investissant I’église comme un musée, une salle de concert et
un espace de discussion, le curé me dit un jour : « C’est dommage que tu ne sois pas un
gargon, sinon tu serais mon enfant de cheeur. » Ce verdict est ma premiere prise de
conscience féministe. Sans connaitre le mot, j’étais aussi antispéciste. Une matinée, alors que
je ne trouvais plus Pompon dans les clapiers du jardin de mes grands-parents, je compris
qu’ils I’avaient préparé au diner, sans voir le probléme. Ca m’a déstabilisée, d’autant plus
venant d’eux que j’adorais, qu’ils n’aient pas compris I’horreur de transformer un lapin que je
considérais comme un ami en aliment. On présente souvent les antispécistes comme des «
bobos végans », des citadins coupés des dures réalités agricoles. Or, beaucoup de militants
que j’ai rencontrés pour mes recherches viennent, comme moi, du monde rural, ou il est
difficile de ne pas voir les violences perpétrées contre les animaux non humains.

Comment étes-vous devenue politiste ?

Dé¢s I’enfance, les violences me sont apparues comme une réalité ni normale, ni naturelle, ni
nécessaire, les 3 « N » justifiant toutes les dominations. Or, les sciences humaines et sociales
permettent d’interroger les prétendues évidences héritées. Au lycée, j’ai eu la chance qu’un de
mes amis me dise : « Toi qui aimes la philo et les maths, tu as vu cette classe préparatoire
littéraire qui contient aussi des sciences sociales et qui vient d’ouvrir a Bordeaux ? » Je
n’avais jamais mis les pieds dans cette ville bourgeoise ou I’atterrissage n’a pas été facile.
Pour dire mon décalage, un prof a refusé de noter un de mes oraux au motif qu’avec mon
accent des montagnes, il n’avait rien compris. La encore, j’ai expérimenté la dissonance entre
les principes égalitaires proclamés et la réalité¢ vécue. Cette dissonance, j’ai voulu la
comprendre. Je me suis orientée vers ce qui me faisait vibrer : la philo, la science politique, le
droit. L’enseignement, la recherche.

Votre dernier livre, Par effraction, porte sur la question animale, de méme que le
précédent, Comme si nous étions des animaux. Comment en étes-vous venue a vous
intéresser aux animaux ?

Comme chercheuse, j’ai toujours été passionnée par les énigmes autour du principe d’égalité.
Pourquoi certaines différences sont-elles reconnues comme des injustices, des inégalités ? J’ai
consacré mon premier livre, L 'ordre sexué, aux contradictions entre notre attachement au
principe d’égalité et aux différences entre les femmes et les hommes. En France, pays
proclamé comme celui de la Révolution et des Droits de I’homme, le principe d’égalité est a
la fois central et controversé. Ces controverses constituent le fil rouge de mes travaux, qui ont



porté successivement sur I’inclusion des groupes inauguralement exclus de 1’égalité de droit :
les femmes, les personnes racisées, homosexuelles... Leur exclusion a reposé sur leur
association a des missions naturelles, a leur animalité les éloignant du logos et de la raison
définis comme le propre de ’homme et du politique. Ceci alors que nous sommes tous des
animaux ! L’enjeu est de prendre en considération la « sentience » de tous les animaux, c’est-
a-dire notre capacité subjective de ressentir des émotions positives et économiques, dont le
bien-étre et la souffrance. J’ai intégré cette question a mes recherches sur les mobilisations
contemporaines contre les injustices.

4 choses a savoir sur Réjane Sénac
Son rituel d’écriture

Réjane Sénac aime travailler le soir et la nuit, « moment suspendu », jusque vers 2 heures du
matin. Mais « ¢a devient plus dur en vieillissant », avoue-t-elle.

Son livre de chevet

C’est un livre que tout le monde connait, et qu’elle-méme a découvert grace a son instituteur a
I’école élémentaire : Les Misérables. La politiste se souvient d’un « choc esthétique », et I’a
fait lire a son tour a son jeune fils. Sensible au fait que Victor Hugo ait « bougé politiquement
au cours de sa vie », du légitimisme romantique de ses quinze ans au socialisme généreux de
sa maturité, elle admire le personnage de Monseigneur Bienvenu, a qui elle dédie son dernier
livre : il « ouvre la porte a Jean Valjean sans lui demander ses papiers ».

La personnalité qui I’a influencée ?

L’étude de Platon, en master de pensée politique, 1’a éblouie. Elle juge « avant-gardiste » le
philosophe athénien qui préte aux hommes et aux femmes des capacités égales, et admire dans
la maieutique « une maniere d’enseigner et de penser qui inspire » sa propre pratique. Plus
tard, elle a été marquée par la philosophe et féministe américaine Nancy Fraser, pour ses
travaux novateurs sur le concept de justice.

Si elle n’avait pas été politiste, elle aurait été...

Avocate ! étudiante, elle s’est posé la question. Comme il n’est pas facile de se faire une place
dans le monde académique, il lui fallait un plan B. Pour mieux comprendre les enjeux
philosophiques de 1’égalité, elle a fait a Paris-I un master de droit de la personne. Elle

« aurai(t) pu trouver (s)a place » au barreau : « c’est une facon d’agir contre les injustices. »

Lire moins
Quels sont les enjeux philosophiques de la question animale ?

Si, pour reprendre Chico Mendes [syndicaliste brésilien assassiné en 1988 en raison de ses
combats pour I’environnement, ndlr], « [’écologie sans la lutte des classes, c’est du
Jjardinage », I’écologie sans I’antispécisme, c’est de I’inconséquence. Les émissions de
méthane et la consommation d’eau par 1’élevage montrent notamment que le capitalisme
écocidaire, cannibale et le spécisme sont étroitement imbriqués. On ne pourra pas défaire 'un
sans I’autre. L’antispécisme impose de tout remettre a plat, autant nos facons de produire que
de consommer. Sur le plan théorique, c’est aussi une question tres féconde. Elle nous place
dans un inconfort maximal parce qu’elle dévoile nos incohérences. Qu’est-ce qu’une



démocratie ou I’on éléve pour les mettre & mort et les manger des étres qui ont, comme nous,
un intérét a vivre et qui ressentent de la souffrance ? En France, 3,2 millions d’animaux dits
d’¢levage sont abattus chaque jour, ils sont 2050 milliards par an dans le monde. Cette
comptabilisation de I’horreur doit nous amener a nous interroger sur ce que signifie pour nous
aimer. Car nous prétendons aimer les animaux avec qui nous vivons pour la moitié¢ des foyers
francais et que nous mangeons pour 98 % d’entre nous. Plus de 80 % des Francais se
déclarent opposés a la maltraitance animale, alors que 8 animaux abattus sur 10 proviennent
d’¢levage intensif. Comme si un écran se dressait entre I’animal et I’aliment. Cet écran
m’intéresse, d’autant plus qu’il est ébréché. ..

Voulez-vous dire que la question animale se pose, désormais, dans le débat public ?

Oui, et c’est pourquoi nous vivons un moment exceptionnel. Certes, cela s’inscrit dans une
histoire, avec notamment la création de la Société protectrice des animaux en 1845 et la loi
Grammont en 1850 pénalisant la maltraitance animale, sous 1’impulsion en particulier de
Victor Hugo, impliqué aussi contre la vivisection. La cause animale a gagné des batailles : en
1976, le Code rural reconnait tout animal comme « un étre sensible qui doit étre placé par son
propriétaire dans des conditions compatibles avec les impératifs biologiques de son espece »
(article 214-1), statut intégré au Code civil en 2015. A partir de 2010, 1’association L214
montre dans ses vidéos, largement diffusées, d’abattoir et d’élevage, que ces avancées
juridiques ne sont pas appliquées. Ces images ont fissuré 1’écran que nous interposons
commodément entre I’animal d’une part, la viande ou le vétement en cuir d’autre part. En
2016 se crée un Parti animaliste, qui porte I’antispécisme sur le terrain ¢électoral et promeut

« une société qui prend en compte les intéréts des animaux et qui repense la relation entre
animaux et humains ». La méme année, une commission d’enquéte parlementaire met en
lumicre les conditions d’abattage des animaux de boucherie en France. Les contradictions
dans nos relations avec les animaux sont ainsi devenues un sujet politique.

Avez-vous observé une prise de conscience plus large ?

Pour écrire Par effraction, j’ai participé en observatrice a des actions de sensibilisation de
collectifs engagés dans la défense des droits des animaux et j’ai fait une soixantaine
d’entretiens de responsables d’association et activistes. Lors des actions de rue, les réactions
des passants montrent un inconfort croissant face a la violence sur laquelle reposent nos
habitudes de consommation, notamment alimentaires. Il y a une prise de conscience de ce que
J appelle, en référence a Hannah Arendt, la « banalité du mal » spéciste. J’ai entendu
beaucoup de « merci », « bon courage », mais aussi « décalez-vous ». Lors d’un micro-trottoir
de I’association FUTUR dans le quartier des Halles a Paris sur le théme du spécisme, un
passant a ainsi déclaré que s’il devait réfléchir, il arréterait peut-étre de manger de la viande,
mais qu’il aimait trop ca. Puis il a ajouté : « Je suis un connard banal ». Méme si les
végétariens et les végans doivent toujours se justifier, la honte change de camp. Les
résistances sont puissantes, mais notre anthropocentrisme et ses conséquences sont
questionnés.

Nous voir toutes et tous comme des colocataires de la Terre, c’est trés beau.
Comment ’antispécisme change-t-il nos démocraties ?

Pour la définir en quelques mots, la démocratie est un régime garant du pluralisme et des
droits fondamentaux. Elle est aussi un mode de vie se caractérisant par la capacité a prendre



en considération ce qui dérange, est problématique, voire méme ce qui est per¢gu comme
sauvage. En incluant des groupes tels que les femmes, les homosexuels et les personnes
racisées dans la communauté politique, la démocratie a évolué vers la reconnaissance de tous
les humains comme des citoyens a part enti¢re. Pour gagner ces batailles, les féministes et les
antiracistes ont dénoncé le role de I’animalisation pour justifier les exclusions du périmétre de
la démocratie. Il est ainsi logique que les luttes contre le sexisme, le racisme et pour la justice
sociale voient dans le rapprochement avec la cause animale un risque de régression ou de
diversion.

Ceci alors qu’elle porte une exigence de justice et d’égalité transversale. Elle interroge une
certaine conception mortifére de I’humain, fondée sur la domination, et, in fine, sur le pouvoir
de tuer, ce qu’Achille Mbembe appelle le nécropouvoir. Les visites du refuge GroinGroin
(Sarthe) ou sont hébergés des animaux libérés d’élevages et d’un parc animalier en Forét-
Noire (Allemagne) ou sont accueillis des animaux dits sauvages comme des ours, des lynx et
des loups m’ont permis de mesurer I’importance de les reconnaitre comme des individus
uniques en croisant leurs regards, mais aussi en faisant en sorte de leur laisser au maximum
leur liberté. Nous voir toutes et tous comme des colocataires de la Terre, plutét que comme
des propriétaires et des biens, c’est trés beau, y compris avec les difficultés que cela implique.
Ces endroits préfigurent un autre monde, plus doux, ou se dessine une cohabitation partagée
avec les membres des autres espéces dans une humanité plus humble et plus heureuse.

Et vous-méme, mangez-vous de la viande ?

C’est une question personnelle qui nous confronte a I’entremélement de 1’intime et du
politique. Je suis devenue végétarienne a 1’age de 17 ans, ce qui n’était pas facile dans les
années 1990 dans un internat du Sud-Ouest ! A présent, j’expérimente la complexité de
devenir végan dans un monde qui ne I’est pas. Si la responsabilité est avant tout collective, les
pratiques individuelles ont aussi leur importance, elles participent de bousculer les possibles.

Peut-on vraiment considérer les animaux non humains comme nos égaux ?

Depuis mes premicres recherches, j’ai analysé les quiproquos récurrents au sujet de 1’égalité
discréditée comme aveugle aux différences. Quand les zones d’éducation prioritaires (ZEP)
ont été mises en place en 1981, allouant plus de moyens aux établissements des quartiers
défavorisés, certains se sont ainsi réjouis que 1’équité I’emporte enfin sur 1’égalité. Comme si
ce dernier principe imposait de traiter de la méme fagon des situations différentes. Appliquer
le principe d’égalité, ce n’est pas nier les différences, mais les prendre au contraire en
considération pour qu’elles ne créent pas d’injustice, de domination. Condorcet porte cette
idée, en particulier dans ses Mémoires sur I’'Instruction publique (1791) : il se demande
comment 1’école peut former les éléves a I’autonomie, en s’adaptant a leurs besoins, a leurs
contextes de vie. Appliqué aux animaux non humains, le principe d’égalité n’implique donc
pas de leur accorder les mémes droits qu’aux animaux humains que nous sommes. Dire que
’objectif serait de leur donner le droit de voter ou de se marier, ¢’est étre dans 1’évitement de
la discussion sur ce que serait une citoyenneté qui dépasserait les frontiéres humaines en
prenant au sérieux les besoins des différentes especes.

En 2011, dans Zoopolis (Hermann, 2025), les philosophes canadiens Sue Donaldson et Will
Kymlicka donnent des pistes concrétes en proposant d’accorder a tous les animaux non
humains des droits universels — ne pas souffrir, vivre dans un environnement qui permette la



satisfaction de leurs besoins fondamentaux — et des droits spécifiques. S’inspirant des théories
de la citoyenneté, ils distinguent, parmi eux, ceux a qui I’on donnerait le statut de citoyen (qui
vivent avec nous depuis des millénaires, et que nous qualifions de « domestiques » ou «
d’¢levage »), le statut de résidents (ceux qui vivent en liberté a proximité des humains,
comme les pigeons, les rats renommés « surmulots ») et le statut de peuples souverains (les
animaux dits « sauvages »). Des associations comme Projet Animaux Zoopolis ou
Convergence Animaux Politique interpellent et accompagnent les politiques pour qu’ils
mettent en pratique cette zoopolitique au niveau local et dans la loi.

Historiquement, I’égalité proclamée n’a pourtant pas empéché des discriminations
flagrantes...

C’est vrai. Athénes, au 5° siécle avant notre ére, est souvent présentée comme un modeéle de
démocratie directe alors que les citoyens n’y représentaient que 10 % de la population. Les
femmes, les esclaves, les météques en étaient exclus. Cet angle mort vis-a-vis de notre
héritage a été I’une de mes portes d’entrée dans la recherche. Le principe de I’égalité est
traversé de contradictions ; je tente d’en déchiffrer I’impact dans la France contemporaine.
Citons le Code civil, qui a longtemps renvoy¢ les femmes au statut de mineures, ou le Code
de I’indigénat, qui légalisait I’inégalité de droit dans les colonies francaises.

Pour mémoire, sous couvert de neutralit¢ de I’universalisme républicain, le suffrage dit
universel a été masculin jusqu’en 1944. Ainsi, dans notre devise, la notion de « fraternité »
pese lourd : elle dit & qui on applique les principes d’égalité et de liberté. Elle nous ameéne en
creux a nous poser la question de qui sont les « non-fréres ». C’est en lien avec cet héritage ou
la norme est I’exclusion que des militants féministes, antiracistes et pour la justice sociale, se
méfient du principe d’égalité et valorisent la justice, I’équité ou la dignité. Comme je le
développe dans mon livre Radicales et fluides (2021), j’ai pris la mesure de I’importance de
cette méfiance a travers une enquéte aupres de 130 responsables d’associations et activistes
féministes, antiracistes, antispécistes, pour la justice sociale et écologique. Vécue comme une
promesse trahie, 1’égalité est un « mot blessé » pour reprendre 1’expression de Daniel Bensaid,
et plus encore un mot qui a blessé. Il demeure néanmoins un horizon fédérateur a condition
d’étre réapproprié comme un levier de justice commune, d’émancipation partagée a travers
notamment la déclinaison de la fraternité en solidarité.

Etes-vous une chercheuse engagée ?

Je ne me consideére pas comme militante, mais comme une universitaire engagée. Je vous ai
dit ma révolte précoce face aux violences et aux discriminations. Aucune position n’étant
neutre, j’assume mon point de vue situé, cela participe de la démarche scientifique. La
fameuse neutralité axiologique de Weber est souvent utilisée pour disqualifier I’engagement
des chercheurs face aux défis de leurs temps, alors que la rigueur scientifique n’est pas
incompatible avec le fait d’assumer une responsabilité¢ dans la défense des droits
fondamentaux. Weber a ainsi notamment contribué a rédiger la constitution de la République
de Weimar, il n’a pas été un savant hors du politique. Par mes recherches, j’espére participer
de la discussion sur le sens de notre devise « Liberté, Egalité, Fraternité », et la place centrale
qu’y occupe le principe d’égalité.

Notre choix de lectures



| & Comme si
REJANE nous étions des

_?EFAT animaux RADICALES

ET FLUIDES

CONTEMPORAINES

Lo quest . ginalisé
dans les discussions sur F'égalité dans les sociétés
occidentales. Lantispécisme bouleverse, il est vrai,
notre ption du politique. Dé & un
anti-humanisme ou comme une diversion par
rapport & la lutte contre le sexisme, le racisme et les
inégalités sociales, il est temps de le considérer
comme un pas de cité nécessaire pour faire un pas
en avant dans I'application du principe d'égalité.

9 SciencesPo
Sevilldbellz LES PRESSES

Avant Par effraction (Stock/Philosophie Magazine Editeur, 2025), Réjane Sénac a consacré a
la question animale un essai court et clair, Comme si nous étions des animaux (Seuil, Libelle,
2024). 11 est temps, dit-elle, de voir ’antispécisme comme « nécessaire pour faire un pas en
avant dans I’application du principe d’égalité ». Tous les livres de Réjane Sénac portent sur
le principe d’égalité, ses implications et ses ambivalences. Dans Radicales et fluides (Presses
de Sciences Po, 2021), elle méne une enquéte philosophique sur les mobilisations
contemporaines contre le racisme, le sexisme, I’homophobie et le spécisme. Auparavant, la
politiste a interrogé « le mythe de I’égalité a la frangaise » dans Les non-fréres au pays de
I’égalité (Presses de Sciences Po, 2017).



