BACCALAUREAT GENERAL D’ESSAI

EPREUVE DE PHILOSOPHIE

SESSION DE JANVIER 2026

Durée de I'épreuve : 4 heures

L’usage de la calculatrice et du dictionnaire n’est pas autorisé.

Deés que ce sujet vous est remis, assurez-vous qu’il est complet.
Ce sujet comporte 2 pages numérotées de 1 a 2.

Indiquez trés clairement, en téte de la copie,
La classe dont vous faites partie et le sujet traité.

Le candidat traite un seul sujet au choix.



SUJET 1

Suis-je responsable de ce dont je n'ai pas conscience ?

SUJET 2

Pourquoi désobéir ?

SUJET 3

La justice, est-ce I'égalité ?

SUJET 4
Expliquer le texte suivant :

« Le bonheur ne consiste pas dans I'amusement ; il serait absurde que
I'amusement f(t le but de la vie ; il serait absurde de travailler durant
toute la vie et de souffrir rien qu’en vue de s’amuser. On peut dire, en
effet, de toutes les choses du monde, qu’on ne les désire jamais que
pour une autre chose, excepté toutefois le bonheur ; car c’est lui qui est
le but. Mais s’appliquer et se donner de la peine, encore une fois,
uniquement pour arriver a s'amuser, cela parait aussi par trop insensé et
par trop puéril. Selon Anacharsis!, il faut s’amuser pour s’appliquer
ensuite sérieusement, et il a entierement raison. L'amusement est une
sorte de repos ; et comme on ne saurait travailler sans relache, le repos
est un besoin. Mais le repos n’est certes pas le but de la vie ; car il n‘a
jamais lieu qu’en vue de l'acte qu’on veut accomplir plus tard. La vie
heureuse est la vie conforme a la vertu ; et cette vie est sérieuse et
appliquée ; elle ne se compose pas de vains amusements. Les choses
sérieuses paraissent en général fort au-dessus des plaisanteries et des
badinages ; et |'acte de la partie la meilleure de nous, ou de I'homme le
meilleur, passe toujours aussi pour l'acte le plus sérieux. Or, l'acte du
meilleur vaut mieux aussi par cela méme; et il donne plus de
bonheur. »

Aristote (IVe siecle av. 1.-C.), Ethique a Nicomaque

1 Sage du VIe siécle av. 1.-C. a la perspicacité Iégendaire.



Baccalauréat d’essai
Eléments de correction
Suis-je responsable de ce dont je n'ai pas conscience ?

Faire I’'nypothese de l'inconscient, c’est supposer qu’il existe en dega des
représentations conscientes de I'homme, des éléments inconnus de lui et
qui échappent a la maitrise de sa conscience. Autrement dit, le psychisme
serait composé d’éléments ignorés de l'individu, qui s’expriment en lui
malgré le controle de sa volonté (toute expression inconsciente est
toujours « malgré soi »). Par conséquent, I'hypothése de l'inconscient
psychique place en I'hnomme quelque chose d’autre que Iui-méme,
incontrolable et pourtant déterminant. S’il y a en I’homme quelque chose
qui échappe a sa volonté et a sa maitrise, c’est donc que I'homme est
gouverné par autre chose que par sa seule volonté, par autre chose que
lui-méme. Faire I'hypothése de I'inconscient, c’est supposer que I'homme
ne peut pas étre son propre maitre et que sa volonté n’est pas
entierement libre. Cette hypothése qui suppose que I'homme est
déterminé par quelque chose qui le dépasse et est pourtant en lui nous
force a abandonner une autre conception qui considérerait que I'homme
est un étre libre, autonome et responsable. Sans faire de I'hnomme un
automate, I'hypothése de I'inconscient remet en cause I’hypothése d’un libre arbitre absolument et infiniment puissant, immotivé
et transparent a lui-méme et pose que la liberté humaine est bien plutét une libération, c’est-a-dire un processus d’acces
progressif a I'autonomie par la connaissance des origines de nos orientations, de nos motivations et de nos choix.

WHATS ON AMAN'S MIND

1. L’'hypothése de I'inconscient : analyse et problémes
11. Rappel de la théorie freudienne

12. Tout a un sens

13. Le déterminisme universel

14. La liberté en question

2. L'hypothése de I'inconscient : contradictions et paradoxes
21. Contradictions de la censure

22. Censure ou mauvaise foi ?

23. L'abdication de la liberté

3. Une liberté inaliénable

31. Maintenir la responsabilité et la morale
32. Le fardeau de la liberté

33. Libération contre libre arbitre

L'hypothése que propose Freud a la suite de ses travaux cliniques est la suivante : tout le psychisme n’est pas conscient.
Autrement dit, il y a une partie de la vie mentale dont l'individu n’est pas conscient et que Freud appelle I'inconscient. Cet
inconscient constitue une opacité qui fait obstacle de fagon irréductible a la transparence de I'esprit a lui-méme. Il y a donc en
moi quelque chose de plus que moi, quelque chose qui exceéde ma conscience : ce plus que moi est comme un autre que moi
dont je ne maitrise pas les expressions (lapsus, actes manqués, réves) et qui met en péril la maitrise que je crois avoir
naivement sur moi-méme.

Pour fonder I'hypothése de I'inconscient, il faut donc supposer que tout a un sens : les réves, les oublis, les mots pris pour
d'autres, ne sont pas anodins mais sont riches de sens. Aucun des événements de la vie n'échappe a la possibilité d’étre
décrypté. Tout révele ou tout trahit ; tout événement est plus riche et plus lourd de sens qu’il ne semble I’'étre a premiére vue :
il n'y a pas de banalité de la vie courante pour Freud. En effet, dans la mesure ou chaque acte et chaque pensée sont les fruits
d’un réseau psychique complexe qui échappe a la seule conscience, on peut supposer que chaque acte et chaque pensée sont
des révélateurs du moi profond. On ne peut mépriser le moindre signe, ni le croire banal ou insignifiant car ce serait considérer
qu’un événement peut étre sans cause et peut échapper aux motivations inconscientes. Cela reviendrait a abolir le déterminisme
universel sur lequel se fonde la psychanalyse qui se veut une science a part entiére soumise a ce principe fondamental. Ce qui
fonde I'explication analytique, c’est le déterminisme universel des conduites.

Que l'objet soit en apparence insignifiant ou incohérent, il est toujours a méme d’étre passé au crible de I'analyse : tout est lié
dans le psychisme, rien n'y est gratuit, il n'y a pas de hasard. C'est sur ce principe du déterminisme que sont fondés la
démarche de I'analyse et ses processus d’investigation. En effet, la cure emploie le procédé de l'association libre qui consiste a
faire associer par le patient les mots auxquels lui font penser d’autres mots et ce jusqu'a parvenir a la formulation des souvenirs
refoulés. Dans la mesure ou l'on peut partir de n‘importe quel mot pour retrouver les clefs du refoulement, c’est que tout mot et
tout acte psychique sont situés dans une chaine associative déterminée par l'inconscient. L'inconscient ne fait rien en vain et a
sa logique propre. Pour remonter aux sources du trouble, il faut remonter comme d’effets en causes jusqu'a la cause initiale,
ancienne et cachée, du trouble actuel. Par conséquent, cela signifie qu’il n'y a pas de liberté réelle au niveau de la conscience. I
n'y a pas d’acte psychique spontané qui soit sans cause inconsciente : le moindre geste, le moindre regard, la plus indifférente
des pensées, tout manifeste, souvent en la dissimulant, une intention de l'inconscient.

La psychanalyse fait donc advenir cette non-coincidence a soi a laquelle est condamné l'individu puisqu’il y a en lui une sorte
d’étranger a lui qui le détermine et le pousse a agir. L'enjeu d’une telle conception est bien alors la liberté et par rebond, la
responsabilité qui postule cette derniére. En effet, si le sujet est déterminé a agir ou a penser, c’est qu’il n‘est jamais
complétement libre ni de ses actions ni de ses représentations. On pourrait dire a la limite qu'il ne sait pas véritablement ni ce
qu'il pense ni ce qu’il fait dans la mesure ou il ignore les causes profondes de ses actes et de ses pensées. L'hnomme est donc,
dans cette obscurité a soi, le jeu de pulsions qui le dépassent et qu’il ne peut pas plus connaitre que maitriser. L’'homme est
condamné a étre l'esclave de son moi profond ou sont sédimentées toutes ses blessures sur toutes ses pulsions. N'ayant choisi
ni ces blessures ni ces pulsions, 'hnomme n’est donc pas responsable de ce qu'il fait puisqu’il n’est pas libre d’agir. La théorie
psychanalytique accrédite donc un principe de démission de la conscience : la liberté n’est qu‘une illusion et I'homme ne peut
pas étre tenu pour responsable des actes auxquels il est poussé malgré sa volonté. En ce sens est sapée la morale puisque



I’'explication supprime la possibilité de I'imputation. Ca n’est pas moi : tel est I'acquis fondamental de la théorie freudienne. Dans
le résumé laconique de cette théorie, se trouvent également ses limites et ses risques.

La psychanalyse rend compte des comportements humains comme étant la manifestation
symbolique des conflits du psychisme. L'hypothése d’un inconscient psychique ne va pas
sans poser probléme puisqu’elle dessine une scission a l'intérieur du psychisme et dédouble
I'individu en un Moi conscient et un Ca inconscient. Le Moi conscient n’est jamais la source
de l'acte, mais n’en est que le témoin. La psychanalyse utilise le concept de censure pour
comprendre le rapport entre linconscient et la conscience : la partie consciente du
psychisme est victime d'une censure qui est elle-méme inconsciente. Je suis « Moi », mais
je ne suis pas « Ca », c’est-a-dire le réservoir inconscient des pulsions refoulées par la
censure. Or la notion méme de censure est problématique. Dans /’Etre et le Néant, Sartre
montre dans quelle mesure cette notion est contradictoire. En effet, explique Sartre, si elle
censure, il faut bien remarquer que la censure ne censure pas n‘importe quoi n‘importe
comment. Dans une certaine mesure, elle doit savoir ce qu’elle censure et qui va étre
refoulé dans I'inconscient. Si la censure censure de fagon déterminée, elle doit refouler avec
discernement : la censure doit juger, choisir, faire un tri et ne pas tout censurer. Or, si elle
choisit, c’est qu’elle se représente ce qu’elle choisit. C'est donc que la censure, processus
inconscient, se caractérise par ce qui ne peut ne relever que du conscient, a savoir le choix.
La notion de censure est donc contradictoire : comment, en effet, la censure pourrait-elle
discerner les impulsions a refouler sans en méme temps se les représenter comme telles ?
Par conséquent, la censure ne saurait étre en moi quelque chose qui n’est pas moi. Elle ne
saurait étre inconsciente, mais ne peut étre au contraire que le propre d’un sujet conscient.
La censure est donc une activité qui ne peut étre que consciente. Pourtant la psychanalyse
refuse de la tenir pour telle. Comment expliquer cela ? En considérant qu’un élément
conscient que I'on refuse de tenir pour tel, reléeve du mensonge a soi-méme, de ce que
Sartre appelle /la mauvaise foi.

La mauvaise foi, qui est un mensonge a soi-méme est paradoxalement un mensonge
impossible. En effet, pour que mensonge il y ait, il faut qu’il y ait un menteur qui connait la
vérité et la cache et quelqu’un qui subit le mensonge en ignorant la vérité de bonne foi. Or,
se mentir a soi-méme est impossible puisque I'on ne peut pas a la fois connaitre et ignorer la vérité. Etre de mauvaise foi, c’est
donc savoir la vérité mais prétendre qu’on l'ignore, faire comme si on ne la connaissait pas. Celui qui est de mauvaise foi ne
veut pas reconnaitre qu’il ment, tout en le sachant cependant. En ce sens, alors que la psychanalyse considere qu'il est possible
qu’on ne sache pas véritablement ce que I'on fait puisqu’une censure inconsciente force le Moi a composer avec des pulsions
qu'il ignore, I'analyse sartrienne montre que tout cela n‘est qu’un vaste mensonge orchestré par une conscience qui se cherche
des excuses et qui ne veut pas assumer ce qu’elle dit ou fait.

L'hypothése de l'inconscient apparait donc comme le moyen commode de ne pas assumer ses actes. Croire qu’un autre que moi
en moi décide pour moi : cela revient a abdiquer sa décision et a se croire déterminé. La croyance au déterminisme est donc un
principe d’excuse et d’abdication : je ne suis pas coupable de ce que je fais ou dis, puisque, en vérité, ce n'est pas véritablement
moi qui agit et qui parle. A cela, on peut répondre qu’on sait toujours fondamentalement ce que I'on fait si I'on est honnéte avec
soi-méme. Il faut assumer ce savoir, méme s'il est parfois lourd a supporter et a assumer. Il est plus facile de croire au
déterminisme qu‘a la liberté ; il est difficile d’étre libre, mais nous le sommes indéniablement.

La psychanalyse érige I'homme en substance (il y a un quelque chose qui est moi) et refuse toute transcendance a la liberté
(c’est-a-dire toute capacité de s’élever au-dela des déterminations pulsionnelles). Autrement dit, faire I’'nypothese d’un
inconscient psychique, c’est faire de I'homme le prisonnier de son histoire, de son passé, de celui de ses ascendants, etc. Pris
dans une chaine de déterminations dont il ne peut s’extraire, I'hnomme est dépourvu de libre arbitre pur et indéterminé. Du
méme coup, en faisant une telle hypothese, a savoir qu’agit en 'homme quelque chose qui n’est pas tout a fait lui, on ruine la
responsabilité. Or, ruiner la liberté, c’est ruiner la possibilité de I'imputation et donc ruiner la morale. Il n'y a pas d’autre moi en
moi que moi, dit Alain dans les E/éments de philosophie, et il ajoute : « cette remarque est d’ordre moral ».

C'est en ce sens que je suis libre, d’une liberté qui peut étre un fardeau, d'autant plus lourd que je ne peux pas m’en défaire.
C'est en ce sens que ma vie est un engagement de tous les instants, c’est-a-dire un engagement que je dois toujours pouvoir
assumer comme tel. On ne peut que croire le contraire et le croire, c’est étre dans la mauvaise foi. L'homme est un étre
dépourvu d’essence, une liberté qui n’est pas une substance, qui n’est déterminée par rien. L'homme n’a pas d’essence, il n'est
pas programmé. L’'homme est donc toujours a I’heure du choix : la liberté est toujours la qui le guette.

Néanmoins, il ne faut pas complétement caricaturer la conception de la liberté qui découle de la théorie freudienne. Si
I’'nypothése d’une conscience transparente a elle-méme, parfaitement indéterminée et seulement motivée par l'ivresse de
I’épreuve de sa liberté, vacille, ce n‘est pas pour autant que la psychanalyse réduit I'hnomme a une machine dont les pulsions
constitueraient le moteur. La liberté est maintenue comme caractéristique humaine par Freud, mais elle apparait davantage
comme le résultat d’un processus d’éclaircissement logique de soi-méme plutét que comme un a priori indiscutable, identique en
tout homme. Par la parole, 'homme se libére : telle est I'acquis théorique et thérapeutique essentiel de I'analyse. Il n’y a pas de
libre arbitre transcendant la réalité concréte d’une vie, mais il y a des existences qui se liberent plus ou moins de leurs gangues
névrotiques par le moyen de la parole et de la
mise a distance de l’'angoisse qu’elle permet.
Ainsi, I'hypothése de [linconscient amene a
considérer que I'homme peut se libérer mais qu’il
n‘est pas libre d’emblée. Le libre arbitre est
relégué au rang d’hypothése métaphysique. Pour
ce qui regarde le concret d'une vie, il apparait
que la volonté n'y exerce jamais purement ses
effets, mais qu’elle peut, par un travail de lucidité
sur elle-méme, mieux se maitriser. Autrement
dit, la volonté éclairée par I'entendement et a
I’écoute des mots (et des maux) du sujet est
davantage - parce que mieux - libre.




Baccalauréat d’essai
Eléments de correction
Pourquoi désobéir ?

La définition courante de la liberté veut qu’étre libre ce soit n’étre entravé par
rien, n'étre géné par rien, n'étre empéché par rien. Dans la mesure ou nous
ne vivons pas seuls et puisque nous devons composer avec nos semblables, il
nous est difficile d’étre nos propres maitres. En effet, la vie oppose souvent
des contraintes a I'homme : il arrive que nous soyons esclave d’'un maitre ou
esclave de nos passions, il arrive souvent que nous dépendions des décisions,
des volontés et des désirs des autres pour réaliser nos vues. Dans tous ces
cas, la difficulté d’indépendance semble tourner a I’'nétéronomie. L’homme
libre est alors celui qui a la capacité et la force de systématiquement refuser
ce qui s'impose a lui, celui qui dit non et qui se retient d’acquiescer aux
choses. Aprés avoir présenté cette premiére définition de la liberté, nous en
discuterons les limites, afin de montrer que la volonté qui se construit dans
I'opposition systématique n’incarne peut-étre pas la forme la plus aboutie de
la liberté.

Pour étre libre, il faudrait réussir a surmonter les empéchements et
s’affranchir de tout ce qui entrave la libre expression de la volonté. L’'homme
libre serait en ce sens celui dont la volonté ne rencontre aucun obstacle, celui
qui peut ce qu'il veut, qui n'est contraint par rien et qui constitue son
indépendance dans l'opposition. Cet homme est celui que décrit Callicleés dans
le Gorgias de Platon. Selon Calliclés est vraiment heureux celui qui peut satisfaire tous ses désirs : méme si sa volonté est
démesurée, il doit pouvoir la contenter. Est heureux l'intempérant qui a la force de ses excés : « voici ce qui est beau et juste
suivant la nature, je te le dis en toute franchise, c’est que, pour bien vivre, il faut laisser prendre a ses passions tout
I'accroissement possible, au lieu de les réprimer, et, quand elles ont atteint toute leur force, étre capable de leur donner
satisfaction par son courage et son intelligence et de remplir tous ses désirs a mesure qu’ils éclosent. (...) La vérité, que tu
prétends chercher, Socrate, la voici : le luxe, l'incontinence et la liberté, quand ils sont soutenus par la force constituent la vertu
et le bonheur ; le reste, toutes ces belles idées, ces conventions contraires a la nature, ne sont que niaiseries et néant. ».
Comme le remarque Calliclés, l'incontinence et la liberté doivent étre soutenues par la force pour pouvoir s’exprimer
pleinement : autrement dit, ne dépendre de personne suppose une force de caractére peu commune et une vigilance
ininterrompue : il faut étre trés puissant pour étre parfaitement indépendant. On pourrait considérer alors que cette nécessité
constante de lutter contre I'adversité pour maintenir la liberté est a ce point importante qu’elle occupe I'esprit de celui qui se
veut libre. Dés lors, si étre maitre de soi c’est lutter et perdre ses forces dans cette lutte, on peut se demander si I'on n’a pas
affaire alors a une autre forme d’hétéronomie. En effet, la volonté dépend alors de son objet : lorsque celui-ci occupe I'esprit au
point de I'obnubiler, le premier peut finir par diriger et prendre I'emprise sur le second. Des lors la passion et les modalités de
son assouvissement finissent par maitriser 'esprit qui croyait étre son propre maitre. Définir la liberté comme puissance
d’opposition, c’est donc la faire dépendre de ce a quoi elle s'oppose et dans cette mesure inféoder I'indépendance a ce qu’elle
refuse.

L’'homme libre est son propre maitre. Mais étre son propre maitre n’est peut-étre pas tant soumettre tout a sa volonté que faire
en sorte de n’avoir rien ou presque a soumettre a sa volonté. La liberté serait alors I'exercice restrictif de la volonté sur elle-
méme ; la volonté libre serait celle qui veut le moins possible : en ce sens, étre libre, ce n’est pas pouvoir ce qu‘on veut mais
vouloir ce qu’on peut, non pas dire non a tout par principe mais davantage tacher de n’avoir presque plus rien a refuser.

Cette restriction du champ d’exercice de la volonté est ce a quoi nous invite Epictéte. En distinguant les choses qui dépendent de
nous et celles qui n’en dépendent pas, Epictéte nous invite a ne vouloir que ce qui dépend de nous : c’est, selon lui, la condition
du bonheur. Lorsqu’on ne veut pas ce qui dépend de la chance, du hasard, des autres ou du destin, on est libre, c’est-a-dire
indépendant. En revanche, lorsque I'on refuse systématiquement tout ce qui s’oppose a sa volonté, on prend le risque d’étre
malheureux, puisqu’il est évidemment absurde de dire non a la maladie, a la mort et a tout ce qui releve de la nécessité.

Une telle liberté faite d’acquiescement nécessaire suppose une ascese et un travail de la volonté sur elle-méme : c’est un travail
difficile, remarque Epictéte, mais au fur et a mesure de |'exercice I'ascése se fait moins sentir. Le Manuel d’Epictéte présente, a
cet égard, les conseils de sagesse du philosophe. Epictéte le boiteux établit, comme le remarque cet ouvrage rédigé par un de
ses disciples, que notre liberté ne peut étre entamée par rien a moins qu’elle le veuille bien. Etre libre équivaut a pouvoir vouloir
sans entrave. Toutes les entraves extérieures ne peuvent rien contre la citadelle intérieure qu’est notre volonté. Epictéte prend
ainsi I'exemple de la maladie. Celle-ci affecte notre corps, mais non pas notre volonté. Cet exemple montre bien que pour
Epictéte, nous ne sommes pas notre corps, mais nous sommes a l'intérieur de lui : ce qui nous constitue en propre, c’est notre
volonté et celle-ci est désincarnée. L’hnomme est alors considéré comme un empire dans un empire. Ce qui arrive a notre corps
ne dépend pas de nous : ainsi, méme ce qui est le plus proche de notre volonté, notre corps, ne peut faire obstacle au
déploiement de la liberté de notre volonté.

Par des exercices constants la volonté peut s’affermir et I'apprenti philosophe cheminer vers la sérénité. Pour se faire, il faut que
chaque épreuve soit I'occasion pour la volonté de connaitre ses limites. A chaque fois que nous voulons, a chaque fois que le
monde nous présente des occasions de vouloir, il faut que notre volonté examine si elle peut légitimement vouloir. Plusieurs
exemples sont envisagés dans le Manuel d’Epictéte ou la volonté peut exercer sa constance. Lorsque nous rencontrons « un
beau garcon ou une belle fille », notre ame peut étre séduite, émue, mise en mouvement, autrement dit affectée par une chose
qui ne dépend pas de nous. Cette émotion n’est pas nécessairement désagréable et le désir amoureux ne nous rend pas
nécessairement malheureux. Néanmoins, cet événement doit étre l'occasion pour la volonté d’exercer sa fermeté, car il ne
saurait étre question que nous nous laissions aller a dépendre des choses qui ne dépendent pas de nous, méme si ces choses
ont un sourire aguichant. A la limite, la dépendance heureuse est plus a craindre que la dépendance malheureuse dans la
mesure ou elle nous fait moins souffrir. Néanmoins, toute dépendance est a éviter, et toute prison est a fuir, que le gedlier soit
revéche ou plaisant.



La constance est difficile face a un objet séduisant. Mais elle I'est peut-étre d’autant plus face a un objet repoussant. Ainsi, si on
doit réaliser « un travail épuisant », on sera fort tenté de baisser les bras et de déclarer ses forces dépassées et sa constance
entamée. Or, quelle que soit la nature de I'objet, il faut garder sa volonté ferme. C'est pourquoi « /’endurance », c'est-a-dire
I’'habitude de I'effort, doit permettre de faire face a une épreuve pénible. Si I'habitude a été prise de résister aux événements
agréables, la volonté saura d’autant mieux résister aux événements pénibles. Cette endurance se transformera en « patience »
face aux « insultes ». Une telle liberté n’est plus dépendante de ce qui entoure ou affecte l'individu. On comprend bien que le
chemin vers la sagesse et la maitrise de soi est progressif : c’est grace a « /‘habitude » que la volonté peut petit a petit
s'affermir et I'ame trouver la tranquillité : « Et ainsi tu t’habitueras a ne pas te laisser surprendre par les idées que tu te fais des
choses. ». A force de connaitre mieux la nature des choses et a force d’exercer la fermeté de sa volonté, I'ame acquiert un
controle de plus en plus grand d’elle-méme.

Mais a mesure que I'ame est capable de distinguer entre ce qui dépend de la volonté et ce qui n‘en dépend pas, elle se doit
d’acquiescer a ce qui lui semble bon. A cet égard, la volonté est d’autant mieux libre qu’elle est éclairée par un entendement
lucide. En ce sens, on peut distinguer deux sortes de liberté : une liberté qui se refuse a tout et jouit de son seul pouvoir
d’opposition, et une liberté qui acquiesce aux choses que l'esprit sait étre bonnes. Telle est la distinction que pose Descartes,
dans la quatrieme des Méditations métaphysiques, entre liberté d'indifférence et liberté morale. Il pose ainsi cette distinction : la
liberté de la volonté, dit-il, « consiste seulement en ce que nous pouvons faire une méme chose ou ne la faire pas, c'est-a-dire
affirmer ou nier, poursuivre ou fuir une méme chose; ou plutét elle consiste seulement en ce que, pour affirmer ou nier,
poursuivre ou fuir les choses que I'entendement nous propose, nous agissons de telle sorte que nous ne sentons point qu'aucune
force extérieure nous y contraigne. Car afin que je sois libre, il n'est pas nécessaire que je sois indifférent a choisir I'un ou I'autre
des deux contraires, mais plutét, d'autant plus que je penche vers I'un, soit que je connaisse évidemment que le bien et le vrai
s'y rencontrent, soit que Dieu dispose ainsi l'intérieur de ma pensée, d'autant plus librement j'en fais choix et je I'embrasse; et
certes la gréce divine et la connaissance naturelle, bien loin de diminuer ma liberté, I'augmentent plutét et la fortifient; de fagon
que cette indifférence que je sens lorsque je ne suis point emporté vers un c6té plutét que vers un autre par le poids d'aucune
raison, est le plus bas degré de la liberté, et fait plutét paraitre un défaut dans la connaissance qu'une perfection dans la
volonté, car si je connaissais toujours clairement ce qui est vrai et ce qui est bon, je ne serais jamais en peine de délibérer quel
jugement et quel choix je devrais faire; et ainsi je serais entiérement libre, sans jamais étre indifférent. ». Autrement dit, il ne
suffit pas de pouvoir dire non, encore faut-il savoir pourquoi on refuse et étre capable d’acquiescer pour de bonnes raisons.

Il apparait des lors que la liberté est une notion a la fois métaphysique et morale : le libre arbitre, qui est la capacité de dire
non, est l'aptitude a la liberté, mais étre libre n’est pas seulement étre capable de dire non. La véritable liberté est alors
autonomie, c'est-a-dire aptitude a acquiescer a ce que l'on a choisi, capacité de dire oui aux lois que I'on considére comme
bonnes. En ce sens, I'hnomme est par essence capable de dire non, mais ne parvient au plein exercice de sa volonté qu’au prix
d’un exercice intellectuel a visée morale. Le pur refus s’épuise dans le vain exercice de lui-méme et la plus haute figure de la
liberté réside dans le consentement a un ordre idéal, celui du monde des valeurs que nous posons comme absolument bonnes.
L'homme n’est pas seulement un empire dans un empire, mais un étre capable de dire oui a ce qu'il considere comme valable.

Méme si le refus est un signe de liberté, il n"’empéche qu’il ne suffit pas a la définir. Celui qui est libre est capable de s’opposer a
ce qui heurte sa raison mais est en méme temps capable d’obéir a ce qu’elle lui commande. En ce sens, la liberté véritable est
celle qu’éclaire et guide I'entendement. Etre libre n’est pas seulement dire non, mais étre capable d’autonomie. Lorsque la
volonté, a force d’exercice, parvient a s’épurer elle-méme et a ne plus vouloir rien qui puisse |'entraver, elle parvient a étre tout
a fait libre, mais elle ne peut gagner ce pari d’ascése qu’avec l'aide de I'entendement, dans la lucidité rationnelle et non pas
seulement dans le refus aveugle et buté. La liberté est donc non seulement une résistance mais aussi un acquiescement :
« L'obéissance a la loi qu’on s’est prescrite est liberté. », disait Rousseau.

c’est trahir
c’est servir



Baccalauréat d’essai

FOR A FAIR SELECTION

b TR Proposition de correction

CLIMB THAT TREE

La justice, est-ce I'égalité ?

Au livre V de I'Ethique a Nicomaque, Aristote donne
déja comme un lieu commun, une évidence universellement
partagée, ce que Marx prendra, dans Le Capital, pour un «
préjugé populaire » moderne : « si l'injuste est l'inégal, le juste
est I'égal, tout le monde le croit, et sans démonstration ».
Ladite croyance trouve a s'exprimer symboliquement dans
I'allégorie de la balance. Ce qui peut faire douter de la validité

N e R Y de cette formule si simple, c'est assurément d'abord la masse

et la complexité des commentaires et des distinguos dont

Aristote a cru nécessaire de I'entourer pour en expliquer le sens et le bien-fondé, mais plus immédiatement le fait que la justice ne

va pas pour nous sans une institution qui implique une relation essentiellement hiérarchique, donc inégalitaire, entre le juge et ceux

sur lesquels il exerce un pouvoir qu'il a et qu'ils n'ont pas. Le probléme posé n'est toutefois pas une simple question de fait, qui

serait sociologique ou historique plutét que philosophique. La question porte sur une conséquence impliquée dans I'essence de la

justice, c'est-a-dire sur la possibilité de définir celle-ci de fagon cohérente comme visant I'égalité, eu égard a ses conditions réelles,

lesquelles sont avant tout pratiques. Apres avoir fait I'hypothése que réclamer la justice vaut comme revendication d’égalité, nous
montrerons les apories d’une telle conception pour lui préférer celle qui pense la justice comme équilibre et compromis.

Comme toute vertu morale, la justice se caractérise comme visée d'un juste milieu, mais ce qui la spécifie, c'est que dans
son cas le milieu n'est plus seulement subjectif, relatif aux exigences chaque fois différentes du perfectionnement individuel, mais
objectif, et a un double titre : car la justice a pour objet propre moins la personne que les relations entre les personnes, et d'autre
part ces relations peuvent s'exercer par la médiation de biens extérieurs aux personnes elles-mémes (Ethique a Nicomaque, livre V,
chapitre 6). Aristote semble contester le lieu commun susdit lorsqu'il distingue deux justices : a coté de la justice particuliere qui
régle les échanges et se définit proprement comme égalité, il y a la justice générale, qui doit se définir plutét comme [égalité en ce
qu'elle est la disposition a obéir aux lois qui régissent les rapports entre personnes au sein d'une communauté (chapitres 2 et 3).
Toutefois, méme la légalité peut étre interprétée comme une certaine sorte d'égalité, clairement traduite dans la notion grecque
d'isonomie : car la loi est par essence une exigence commune, elle est la méme pour tous, et en ce sens tous sont égaux devant
elle. Ici I'égalité consiste dans la réciprocité des devoirs que la loi impose aux citoyens (chap. 8).

La définition de la justice particuliere par I'égalité se comprend aisément si I'on considére que les relations humaines
consistent principalement en des transactions (chap. 5), c'est-a-dire en échanges de biens ou de bienfaits ou de leurs contraires
(chapitre 8). Or, il y a une logique évidente de I'échange sans laquelle il serait insensé et qui veut que chacun y regoive autant qu'il
y céde. Ce principe, clairement illustré par les transactions portant sur les biens matériels, ou marchandises, peut étre étendu par
analogie aux autres types de transactions : toute victime d'une injustice quelconque - par exemple une séquestration (chapitre 6) -
peut étre considérée comme diminuée dans sa personne ou dans ses biens, dans la mesure ou elle est privée de I'exercice d'un
certain droit. Aristote peut dés lors définir une justice corrective — la fonction de l'institution judiciaire - qui consiste a rétablir
I'égalité, en méme temps que la Iégalité, en faisant rentrer la personne lésée dans ses droits (chapitre 7) : on répare l'injustice en
restaurant I'égalité.

Le principe de réparation égalitaire trouve sa manifestation la plus claire dans le talion. Il faut voir dans celui-ci non pas une
avalisation de la pratique sauvage de la vengeance mais au contraire la premiére norme limitative imposée a celle-ci : pour un ceil
pas plus qu'un ceil, pour une dent, pas plus qu'une dent. Dans le talion, la vengeance devient vindicatio, et, comme telle, justice -
moyennant l'institution d'un pouvoir spécial — précisément par I'introduction d'une exigence de stricte égalité. Le talion n'en est pas
moins exemplaire de I'absurdité qui peut résulter de I'application mécanique d'un tel principe dans la mesure ou il ne considére que
la matérialité d'un acte et non pas la responsabilité de celui qui I'a commis. De plus, le principe de réparation est inapplicable aux
injustices qui apparaissent précisément irréparables : par exemple un viol. Et méme si I'on considére la responsabilité de I'agent
criminel, on ne voit pas ce qu'on réparera en lui infligeant a lui aussi une violence irréparable : c'est ce qui nous rend si suspecte la
peine de mort.

Ainsi la justice corrective ne semble pas pouvoir appliquer mécaniquement le principe de I'égalité transactionnelle. Mais en
outre, il faut bien reconnaitre que cette justice est moins égalitaire qu'essentiellement discriminatoire. Quel que soit le principe de sa
détermination, toute peine infligée est une privation de droit, qui fait perdre a un individu, temporairement ou définitivement, le
bénéfice de I'isonomie. La justice parait consister ici en ce que tous les individus n'ont pas droit au méme traitement, et ce en
fonction de ce qu'ils ont fait d'une part, mais aussi de la maniere dont ils I'ont fait - car on ne punira pas de la méme fagon un
homicide suivant qu'il est involontaire ou volontaire, voire prémédité. S'introduit ici I'idée d'un degré de gravité, qui nous fait sortir
du point de vue de la seule égalité arithmétique.

Si la définition de la justice n'est pas simple, c'est que I'égalité est un terme équivoque dont Aristote distingue deux
significations, qui ont I'inconvénient d'avoir des implications apparemment contraires. II y a d'abord I'égalité simple ou arithmétique
entre deux quantités substituables : a = b. Mais il y a aussi la proportion, qui est I'identité du rapport entre des termes qui peuvent
étre arithmétiquement inégaux : a / b = ¢/ d. Or il y a deux fagons de manquer a I'égalité proportionnelle, et donc deux sortes
d'injustice possibles : soit lorsqu'on traite inégalement des égaux — ce qui est le cas lorsque des personnes manquent a leurs devoirs
réciproques -, soit lorsqu'on traite également des inégaux - ce qui serait le cas si I'on punissait pareillement des actes de gravité
différente.

Ce principe de proportionnalité trouve a s'appliquer dans la répartition des richesses ou des honneurs. Il définit la justice
dite distributive (chapitre 6), dont le principe s'énonce, en latin: suum cuique tribuere, ou, en frangais : a chacun son dd. Le droit
est en effet ce que les personnes se doivent mutuellement, et il est ici déterminé selon ce que chacun mérite. Suivant I'adage bien
connu : a travail égal, salaire égal ; mais rien n'empéche qu'untel travaille deux fois plus, ou deux fois plus vite qu'un autre, et
mérite donc de gagner deux fois plus. Suivant le méme principe on doit attribuer aux personnes des responsabilités en fonction de



leurs compétences, et rétribuer leur exercice en fonction du degré de responsabilité qu'elles ont a l'intérieur du travail de la
collectivité, c'est-a-dire de l'importance de leur contribution au bien commun.

C'est la notion de proportion qui semble permettre de définir de fagon cohérente la justice comme une égalité. La justice
corrective peut en effet apparailtre comme une espéce de la justice distributive si sa tache essentielle doit étre de proportionner les
peines aux délits. Bien plus, Aristote veut que la justice comporte une disposition spéciale, I'équité, qui vienne chez le juge corriger
les conséquences néfastes que pourrait avoir une application trop rigoureuse de la loi. Car « la loi a égard seulement a la différence
du tort causé et traite les personnes comme égales » (Ethique a Nicomagque, livre V, chapitre 7) ; mais « la loi est toujours générale,
et il y a des cas sur lesquels il est impossible de se prononcer correctement en général » (Ibid., chapitre 14). Par suite, « la nature
de I'équitable est d'étre un correctif de la loi la ou elle est en défaut a cause de sa généralité ». La justice apparait alors comme une
adaptation de I'égalité abstraite de la loi a la particularité des cas.

La cohérence de I'analyse d'Aristote parait entiére puisque c'est non seulement la justice corrective qui trouve son principe
dans I'égalité proportionnelle, mais tout aussi bien la justice qu'on appellera par la suite commutative. Car I'égalité arithmétique qui
régit I'échange des marchandises suppose I'égalisation proportionnelle de leurs producteurs, le prix marchand n'étant jamais que
I'expression de cette proportion, par exemple quand on dit « combien de chaussures équivalent a une maison ». (Ibid., chapitre 5).
Pourtant la détermination d'une telle équivalence suppose entre les biens échangés une commensurabilité qu'Aristote reconnait
impossible du fait de leur différence qualitative irréductible (chapitre 8), différence que I'on retrouve dans les travaux nécessaires a
leur production. Dans le domaine politique, la méme difficulté se rencontre : car si I'on peut poser en principe que « des hommes
différents ont des droits et des mérites différents » (Aristote, Politiques, livre I1I, chapitre 12), les registres dans lesquels ils peuvent
différer sont divers - la taille, le talent, la richesse -, de telle sorte qu'entre eux toute commensurabilité soit « impossible ». Dés lors
les criteres de I'égalité constitutive de la justice paraissent inassignables et par conséquent arbitraires : tout le monde reconnait que
la justice distributive doit s'exercer en fonction du mérite (axia), mais tous ne parlent pas du méme mérite : pour les démocrates,
c'est la liberté, pour les partisans de I'oligarchie, la richesse, pour d'autres la noblesse de sang, pour les partisans de l'aristocratie, la
vertu (Ethiqgue a Nicomaque, livre V, chapitre 6). La définition de la justice comme égalité proportionnelle parait formelle : caution
idéologique de revendications catégorielles au service d'intéréts ou d'ambitions divers.

Le principe de proportionnalité parait en fait entériner une inégalité supposée, et en aggraver les effets par l'inégalité de
traitement qu'on en déduit. On peut voir la une raison de revenir a I'égalité simple. Si en effet la justice repose sur une logique
égalitaire, elle peut difficilement se satisfaire de I'inégalité des conditions : « car pour rendre a chacun le sien, il faut que chacun
puisse avoir quelque chose ». C'est pourquoi « I'état social n'est avantageux aux hommes qu'autant qu'ils ont tous quelque chose et
qu'aucun d'eux n'a rien de trop » (Rousseau, Du Contrat social, livre I, chap. 9). Il ne saurait y avoir de bien commun, objet et
principe de la justice, que si I'existence de la communauté peut apparaitre comme un bien a chacun de ses membres, ce qui est
impossible si certains en sont manifestement les victimes tandis que d'autres en profitent.

Méme si I'on ne nie pas, par pure postulation, qu'il y ait des inégalités naturelles, il y a une telle disproportion entre celles
qu'on peut reconnaitre et les inégalités de condition sociale, que l'injustice de celles-ci peut aisément étre dénoncée : l'inégalité
morale, autorisée par le seul droit positif, est contraire au droit naturel, toutes les fois qu'elle ne concourt pas en méme proportion
avec l'inégalité physique ; distinction qui détermine suffisamment ce qu'on doit penser a cet égard de la sorte d'inégalité qui regne
parmi tous les peuples policés ; puisqu'il est manifestement contre la loi de nature, de quelque maniere qu'on la définisse, qu'un
enfant commande a un vieillard, qu'un imbécile conduise un homme sage et qu'une poignée de gens regorge de superfluités, tandis
que la multitude affamée manque du nécessaire. » (Rousseau, Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité parmi les
hommes).

Si elle n'est pas naturelle, I'inégalité sociale doit étre envisagée comme le résultat artificiel de conduites volontaires,
antérieures a l'institution d'une justice égalitaire : « Le premier qui, ayant enclos un terrain, s'avisa de dire : Ceci est a moi, et
trouva des gens assez simples pour le croire, fut le vrai fondateur de la société civile » (Ibid., 2°™ partie, § 1). A ce premier droit,
pure sanction du fait résultant des « raisons spécieuses » (Ibid., § 31) invoquées par les riches, il faut substituer « un vrai contrat »
(Ibid., § 44), c'est-a-dire penser la société non plus comme une forme déguisée de la loi du plus fort, mais comme un engagement
mutuel dans lequel les personnes se traitent toutes a égalité : la justice du contrat social tend concretement a I'égalisation parce
qu'elle présuppose I'égalité des individus en tant que membres potentiels de cette communauté volontaire qu'est le peuple organisé
en Etat.

L'égalitarisme de Rousseau a inspiré les babouvistes et, par la suite, les révolutions communistes. L'histoire de celles-ci a
confirmé ce que la logique permettait de prévoir aisément : que I'égalisation des conditions n'irait pas sans l'institution d'un
despotisme politique (Marx et Engels présentaient comme une découverte scientifique I'idée d'une dictature du prolétariat qui serait
la phase de transition vers la société communiste sans classes. La mise en ceuvre historique de la découverte a produit des
dictatures sur le prolétariat, et la transition vers I'abandon de I'idéologie qui servait a les justifier.). Le plus tyrannique de ceux que
I'humanité ait produits était I'ceuvre d'un parti appuyé sur une idéologie permettant la discrimination de ceux qui sont dans le sens
de I'histoire et de ceux qui sont dans l'illusion de pouvoir lui résister. L'égalitarisme est alors contradictoire a un double titre : parce
que la prétention a supprimer les inégalités socio-économiques engendre l'inégalité politique maximale sous la forme de la
confiscation du pouvoir ; parce que celle-ci engendre et couvre - idéologiquement et pratiquement - des inégalités du méme type
que celles auxquelles elle prétend remédier.

D'olu la dénonciation nietzschéenne de I'égalitarisme comme justification imaginaire d'un idéal médiocratique ne pouvant
engendrer que la domination tyrannique de « la nouvelle idole » : I'Etat, « /e plus froid de tous les monstres froids » (Nietzsche,
Ainsi parlait Zarathoustra, 1°® partie). La définition de la justice comme égalité est une exigence - une valeur - qui n'exprime que le
point de vue des consciences faibles, celles a qui leur médiocrité fait détester I'excellence. Ces volontés n'ont pour elles que d'étre
majoritaires, ce qui montre que lorsqu'elles imposent leur conception de la justice - en démocratie -, elles ne font qu'exercer, a
I'encontre des principes qu'elles affichent, la loi du plus fort.

On voit du méme coup que I'inégalitarisme de Nietzsche n'est pas moins contradictoire lorsque, contre I'humanisme judéo-
christiano-démocratique, il revendique une conception hiérarchique de la société qui n'est pas sans rappeler la définition sophistique
du juste selon la nature. Socrate faisait déja remarquer a Calliclés que I'égalitarisme du nomos, s'il correspond au voeu du plus
grand nombre, a pour lui cette force qui, du point de vue méme de Callicles, lui donne naturellement vocation a s'imposer comme
norme. En fait, dans la pensée de Nietzsche comme dans celle des sophistes, c'est I'idée méme de justice qui s'abolit en méme
temps que la volonté d'égalité est contestée : I'idée de bien commun n'a plus ici de place, parce que l'idée de bien n'a plus de sens,
et que ce qui est commun est considéré comme essentiellement détestable (Par-dela le bien et le mal, § 43). Tout est une question
de point de vue, et si I'égalitarisme pense la justice d'une maniére qui finit par la compromettre, rien ne permet de dire en quoi
I'exaltation nietzschéenne de la « race des maitres » et des aristocraties sans scrupules vaut mieux que son refus. Il s'agit donc
d'échapper au renversement fallacieux de I'égalitarisme en son contraire.



Ce qui disparait chez Nietzsche, c'est évidemment ce que Platon opposait aux sophistes, a savoir la dimension éthique de la
justice. Pour penser la justice de la cité, La République prend pour modéle une justice de I'ame, définie comme un ordre interne, une
harmonie assurée par la maitrise intelligente de ces dispositions affectives que sont le désir (le concupiscible : épithumétikon) et
I'agressivité (l'irascible : thumos). C'est bien pourquoi I'Ethique a Nicomaque fait de la justice une vertu morale, c'est-a-dire une
rectification du caractéere (éthos) résultant d'une ascése (exercice) volontaire.

La définition éthique de la justice renvoie évidemment a une notion qui ne trouve sa place ni dans I'antihumanisme de

Nietzsche ni dans le matérialisme de Marx : la liberté. Celle-ci est en effet impliquée dans le caractére volontaire de I'acquisition de
la vertu de justice, mais aussi dans le fait que la justice instituée dicte des exigences - les lois - auxquelles on peut se soustraire,
c'est-a-dire des nécessités morales dont I'accomplissement n'est pas pour autant physiquement nécessaire. C'est bien pourquoi
Rousseau refuse de voir dans la loi du plus fort I'origine possible d'un droit du plus fort car « la force est une puissance physique » et
I'on ne voit pas « quelle moralité peut résulter de tels effets » (Du Contrat social, Livre I, chapitre 3).
C'est pourquoi aussi, afin de penser I'Etat, conformément a sa définition aristotélicienne, comme une communauté d'hommes libres.
Rousseau met a son principe la liberté en tant que disposition naturelle des individus. Cette conception apporte une cohérence qui
mangquait a Aristote du fait de son acceptation de I'esclavage : la liberté étant une disposition naturelle, puisqu'il serait absurde de la
supposer acquise par volonté, elle est aussi universelle, et c'est cette universalité qui fonde la nécessité morale de I'obéissance aux
lois. Dés lors, méme si I'on ne retient pas l'idée de contrat social a cause du trop hypothétique état de nature qu'il présuppose, on
peut considérer que la justice est fondée sur I'égale dignité des personnes humaines en tant qu'elles sont des sujets libres et
responsables de leurs actions - non sans remarquer que I'égalité n'a pas ici son sens propre, quantitatif, mais bien plutét celui d'une
identité qualitative, voire essentielle.

Si la justice est fondée sur la liberté, sa mise en ceuvre ne saurait contredire ce qui est le principe de sa légitimité. C'est
pourquoi nous considérons aujourd'hui comme norme de la justice politique des Etats institués la Déclaration universelle des droits
de I'hnomme et du citoyen. Ceux-ci définissent les modalités légitimes d'exercice de la liberté que les personnes doivent
mutuellement se reconnaitre, et que les Etats doivent leur garantir, soit comme libertés individuelles publiquement reconnues
(circulation, opinion, expression, association, culte, etc. - « droits de »), soit comme conditions d'accés a l'exercice de la
responsabilité (sécurité, hygiene, éducation, instruction, travail, propriété, etc. - « droits a »). Toutes ces attributions sont fondées
sur le principe que « tous les hommes naissent et demeurent libres et égaux en droit » - sinon en fait.

Or de par son essence, du fait méme qu'elle est un principe d'actions contingentes, la liberté est un facteur inévitable
d'inégalité : car I'identité du cadre Iégal donné a son exercice ne peut précisément lui donner que la possibilité de s'exercer, et non
pas déterminer a I'avance - sauf a vouloir la supprimer - la maniere dont elle le fera. Rien ne permet de dire a priori que les indi-
vidus mettront en ceuvre également leur capacité d'acquérir les vertus morales ou intellectuelles. De méme un individu peut faire
preuve d'une plus grande inventivité, et y trouver la source d'un profit collectif : tel est le cas de tout entrepreneur qui, identifiant
un besoin non satisfait crée des emplois pour y pourvoir. Et il serait absurde de la part de la collectivité de décourager de telles
initiatives en n'en rétribuant pas le mérite, comme ce fut le cas dans les Etats collectivistes.

On voit donc que méme sur la base d'un principe de Iégitimité auquel tous puissent consentir (les droits de I'homme),
I'inégalité volontaire peut s'installer, voire s'aggraver en se perpétuant. Comment empécher par exemple que chacun désire
transmettre a sa descendance des biens qu'il s'est acquis Iégitimement, et que par suite I'héritage, tant culturel que matériel, dont
chacun bénéficie, soit aléatoirement inégal a celui des autres ? Tout ce que peut faire alors la collectivité, c'est de limiter les
inégalités ou leur aggravation en imposant des redistributions par la voie de I'impot et de I'assistance mutuelle (ce qui ne va jamais
sans risque ni co(t social : le traitement social du chémage peut par exemple tourner au détriment de la création d'emplois). La
collectivité peut aussi rendre les inégalités supportables en donnant autant que possible a tous les moyens de mériter la part du
bénéfice collectif que chacun entend obtenir : c'est ce que nous appelons I'égalité des chances, qui est en fait un retour au principe
méritocratique d'Aristote.

En analysant la société américaine, Tocqueville y a vu la tension sans doute inévitable entre les deux éléments de la
définition moderne de la justice. L'inégalité des conditions était dans les sociétés antiques ou d'Ancien Régime la condition de la
liberté politique de ceux qui en étaient les détenteurs. La passion de I'égalité est sans doute ce qui dans les sociétés modernes
s'oppose aux divisions et aux cloisonnements des anciennes. Mais comme elle consiste en ce que tout groupe social tend a
revendiquer pour soi tout avantage qui aurait été consenti a tout autre, que d'autre part I'affrontement violent des groupes est ici
évité par le recours a I'arbitrage du pouvoir central de I'Etat, il en résulte une tendance au renforcement de celui-ci et donc le risque
d'un despotisme démocratique (tutelle administrative et bureaucratie) préjudiciable aux libertés.

Le totalitarisme constitue au XX*™ siécle la forme extréme de ce que Tocqueville pressentait. Montesquieu avait par avance
défini le moyen politique d'y faire obstacle en reprenant un principe déja esquissé, mutatis mutandis, dans Les Politiques d'Aristote :
celui de la séparation des pouvoirs, c'est-a-dire de l'indépendance institutionnelle des pouvoirs exécutif, 1égislatif, et judiciaire.
Aristote y ajoutait le principe de I'alternance, pour autant que la vertu du citoyen consiste a savoir « tant6t commander, tantét obéir
». Du point de vue politique, la justice apparait alors comme un équilibre, dont la condition est que les pouvoirs institués puissent se
contrebalancer, condition qu'en effet tous les régimes totalitaires se sont empressés de supprimer et qui reste souvent a réaliser
dans les démocraties libérales.

Ce principe de I'équilibre des pouvoirs ou, mieux encore, entre pouvoirs et contre-pouvoirs, peut étre généralisé. Selon
Aristote, il faut « toujours confier les affaires (praxeis) et les pouvoirs (archas) aux parties qui s'opposent » (Les Politiques, livre 5,
chapitre 8). Selon Tocqueville, la tendance au centralisme démocratique doit étre contrebalancée par l'institution de pouvoirs
secondaires électifs (par exemple des assemblées régionales), par la liberté de la presse, et par la possibilité de fonder des
associations civiles, telles que les syndicats ouvriers, que la Révolution frangaise a commencé par interdire, et le bolchevisme par
mettre au pas. La justice sociale apparait alors moins comme une irréalisable situation d'égalité que comme un compromis, sans
cesse renégociable qui détermine quelles sont les inégalités jugées acceptables. Et sans doute ne faut-il pas avoir trop d'illusions sur
ce qui apparait comme un moindre mal par rapport au totalitarisme : car il est vraisemblable que les plus déshérités auront toujours
le moins de quoi se faire entendre, et que ceux qui prendront la parole en leur nom seront toujours tentés d'exploiter leur suffrage a
leur propre profit. Ici encore la justice extérieure est conditionnée par la justice intérieure de ceux qui ont a I'exercer, car il n'y a pas
de garantie objective contre I'abus de pouvoir.

Ainsi que toute vertu morale selon Aristote, la justice ne peut que tendre a une égalité qui lui donne son sens et dont le vrai
nom est la réciprocité. Il s'agit la d'un idéal plutot que d'un état de fait, lequel ne peut jamais consister qu'en un équilibre instable,
qui ne se sauvegarde qu'en se réformant. Le propre du totalitarisme a été de prétendre éliminer la vertu de justice en tant
qu'exercice de la responsabilité personnelle avec toutes les conséquences contingentes que celle-ci implique et de lui substituer le
mythe d'une société définitive. En ce sens, la justice est encore a naitre, ou elle n'est déja plus possible.



1. Auteur d’aphorismes.

Etude d’un texte d’Aristote
sur le bonheur

D. Panzani

« Le bonheur ne consiste pas dans lamusement; il serait absurde que lamusement fit
le but de la vie; il serait absurde de travailler durant toute la vie et de souffrir rien qu’en
vue de samuser. On peut dire, en effet, de toutes les choses du monde, qu'on ne les
désire jamais que pour une autre chose, excepté toutefois le bonheur; car c’est lui qui
est le but. Mais sappliquer et se donner de la peine, encore une fois, uniguement pour
arriver @ samuser, cela parait aussi par trop insensé et par trop puéril. Selon Anachar-
sis1, il faut samuser pour sappliquer ensuite sérieusement, et il a entiérement raison.
Lamusement est une sorte de repos; et comme on ne saurait travailler sans relache, le
repos est un besoin. Mais le repos n’est certes pas le but de la vie; car il na jamais lieu
qu’en vue de lacte qu’on veut accomplir plus tard. La vie heureuse est la vie conforme
a la vertu; et cette vie est sérieuse et appliquée; elle ne se compose pas de vains amu-
sements. Les choses sérieuses paraissent en général fort au-dessus des plaisanteries
et des badinages; et lacte de la partie la meilleure de nous, ou de lhomme le meilleur,
passe toujours aussi pour lacte le plus sérieux. Or, lacte du meilleur vaut mieux aussi par
cela méme; et il donne plus de bonheur. »

Aristote, Ethique & Nicomague, Livre X, chap. 6 (1176b27 - 1177a6).

Traduction révisée par Alfred Gomez-Muller.
OLibrairie Générale Francaise. Le Livre de Poche.

L'extrait de texte qui nous occupe prend place dans un ouvrage célebre d'Aristote,
intitulé UEthique a Nicomaque. Lauteur s’y emploie a mettre a jour quelle activité
accomplit au plus haut point, de facon ultime, le bonheur.

Plusieurs prétendantes sont examinées au cours de l'ouvrage et leur excellence
respective est passée au crible afin de retenir celle qui sera, en derniere instance,
conforme a la définition du bonheur. Lessence du bonheur esquissée au livre | de
U Ethique & Nicomaque comme la fin de la vie humaine ou comme une fin accomplie,
est reprise dans notre passage. Le bonheur est défini comme ce qui ne saurait
« étre choisi en vue d’autre chose » que lui-méme; en d’autres termes « le bonheur
est une fin en soi ».

Il apparait dans cette esquisse de définition qu'Aristote installe une hiérarchie dans
les fins que nous poursuivons dans et par nos activités. Le bonheur correspond a
Uultime fin, puisqu’il ouvre a l'autarcie. La fin qui ouvre au bonheur semble échap-
per a toute comparaison avec ce que l'on considére d’ordinaire comme un bien pré-
férable.

C’est a partir de la réaffirmation de cette définition du bonheur qu'Aristote reprend,
a nouveaux frais, lexamen d’un prétendant, le jeu, au titre d’activité heureuse et
par la ultime.

Il s'agit bien d’une reprise, puisque la phrase introductive du passage que nous
allons expliquer semble bien étre aussi la conclusion d'une période argumentative
antérieure, dans laquelle le jeu parait avoir été repoussé comme activité ouvrant au
bonheur: « ce n'est donc pas dans le jeu que consiste le bonheur ».

Aristote semble estimer que cette activité, a laquelle la plupart des hommes répu-
tés heureux ont recours et qu'envient de pratiquer tous les hommes, ne peut pas

CNED TeRMINALE 1



2 CNED TerRMINALE

étre éliminée de la course au titre d’activité ouvrant au bonheur, sans un examen
supplémentaire. Ce surcroit d’'examen est l'occasion pour Aristote de nous fournir
une analyse logique du jeu plus minutieuse encore et de conclure a son insuffisance
ontologique.

La candidature du jeu au rang d'activité ouvrant au bonheur exige, avant méme
qu’on se penche sur la critique de cette prétention, une compréhension de sa pos-
tulation au titre.

Tout d'abord si le jeu peut étre admis parmi les prétendants, c’est tout d'abord
parce que le jeu est une activité et que le bonheur est aussi pour Aristote une ac-
tivité et non un état, sinon nous pourrions étre heureux méme en dormant. Le jeu
comme le bonheur est donc une action. La question est de savoir si c’est l'action
la plus excellente que nous puissions déployer, U'action la plus accomplie, celle a
partir de laquelle la vie humaine pourra se dire réussie, heureuse.

Ensuite demandons-nous si le jeu nous installe dans l'autarcie qui semble définir
le bonheur.

Insistons sur ce point. Le bonheur, nous dit trés clairement Aristote, est une exception.

Tout « ce que nous choisissons nous le choisissons en vue d'autre chose ». Ainsi, je
ne choisis pas de pétrir une pate a pain en vue de la pétrir, mais pour faire du pain;
le pain, je choisis de le faire, en vue de me nourrir et, je choisis de me nourrir en
vue de... etc.

Ainsi, nous choisissons, la plupart du temps, sur le mode d’un calcul qui consiste
a ajuster une série d'actions a une fin visée qui, elle-méme, est toujours suscep-
tible d’étre intégrée a une fin supérieure, soit de devenir moyen. En ce sens nous
sommes accaparés sans fin par nos actions inscrites dans la vie quotidienne. Notre
choix, n'est pas envisagé pour lui-méme, mais toujours pour ce qu’il permet de pro-
duire et sa qualité se marque dans les réussites qu'il autorise. Le bonheur échappe
a cet aspect commun de lactivité humaine en ce qu'il « est une fin en soi ». Il faut
donc comprendre que le bonheur n’est pas réductible a la seule somme des mou-
vements comme lest la production d'une ceuvre. Cette derniere est toujours un
résultat (la fin), produit d’'une addition de gestes (les moyens].

Le bonheur, lui, est aussi immanent au choix lui-méme. Ainsi U'activité heureuse ne
se définit pas comme une activité qui se résumerait a une réplétion ou a la com-
pensation d’'un manque, sinon elle ne serait qu'un moyen de combler une privation
ressentie comme déplaisir et le bonheur se confondrait avec le plaisir... toujours a
renouveler a mesure de son effacement.

Le bonheur ne saurait s'assimiler a une activité ordonnée a la production du plai-
sir, méme s'il procure un plaisir. Ce plaisir est en surplus, comme achévement de
'acte, mais il ne peut pas étre la fin de l'action. C’est pour cette raison que le bon-
heur est une valeur, le bien de toute notre existence.

En quoi le jeu correspond-il a cette esquisse de définition du bonheur? Par jeu, qui
traduit le terme grec paidia, on entend aussi amusement. Dans 'amusement, on
vise un sentiment de plaisir naissant de la distraction des pressions du quotidien.
Le jeu renvoie donc au régime général du loisir. Le jeu s'oppose au travail, au la-
beur qui chez les Grecs est toujours articulé a la production d'une ceuvre. Le travail
n'existe qu’objectivé dans une ceuvre et jamais au sens subjectif que la moderni-
té, qui est la notre, lui confere. Le travail, pour nous, est l'activité déployée par le
travailleur. Pour Aristote, le travail n'est pensable qu’ordonné a Uceuvre et ce qui
fait sa valeur n’est pas la peine qu’il colte mais l'ceuvre elle-méme, qui est une fin
étrangére au processus de production. Le travail n’est considéré qu’en ce qu'il est
incorporé a la chose fabriquée et non pour lui-méme.

Il est donc clair que si le jeu est loisir ou autre du travail, cela signifie qu’il n'est
orienté vers aucune ceuvre, qu’'il est a lui-méme sa propre fin. Le jeu est un en-
semble de mouvements qui trouve sa fin en lui-méme et non en autre chose que



lui-méme et le sentiment qu'il procure est dans le fait de jouer, au-dela méme du
gain, dans laccomplissement méme du « jouer ».

Cette configuration logique semble justifier qu’on prenne en considération la candi-
dature du jeu comme activité la plus excellente de la vie humaine, celle en laquelle
le bonheur pourrait consister.

Sur ce prétendant logique, Aristote engage une lecture qui se déploie selon un
double régime, pragmatique et ontologique. Le premier montre 'étrangeté d'une
telle prétention relativement a nos usages les plus courants; le second permet
d’établir que jeu et loisir ne sont qu’homonymes.

- Est-il bien raisonnable de travailler a satisfaire les urgences de la vie, a produire
des ceuvres, voire a acquérir de la richesse pour pouvoir ensuite, garanti de tous
les besoins dont notre étre fini est porteur, nous abandonner au jeu ? Ne vivrions-
nous dans « le tracas » la plupart du temps que pour, en retrait de tous les impé-
ratifs de la vie sociale qui font le gros de notre vie, nous adonner a une fin aussi
« insensée et puérile » ? On pourrait étre tenté de répondre positivement. Au fond
la vraie vie ne se manifeste-t-elle pas dans cette élévation au-dessus de l'aliéna-
tion des pressions que les choses exercent sur nous ? Dans le loisir ne sommes-
nous pas renvoyés a la seule préoccupation de nous-mémes, de notre vie enfin
libérée de l'accaparement social ? Qui ne souhaiterait pas étre délié de toutes les
taches qui l'occupent ? Les enfants ne respirent-ils pas le bonheur du fait de vivre
de leurs seuls jeux?

Si Aristote, au fond, semble prét a soutenir que « si travail et loisir sont l'un et
l'autre indispensables, le loisir est cependant préférable a la vie active et plus réel-
lement une fin.2 », il ne va pas moins établir que le jeu n'est pas le loisir au sens
propre, son essence en difféere.

- Remarquons pour commencer que jouer se déploie a lintérieur de formes plus
ou moins codifiées. Les jeux ont pour détermination commune qu’on y joue a
guelque chose.

Ce quelque chose absorbe le joueur, le met en situation de distraction a l'égard de
ce qui faisait jusque la son quotidien.

Ensuite, si la valeur du jeu tient a son pouvoir distrayant, c’est parce que seul le jeu
absorbant délasse, annule la tension et leffort que la vie sociale commande. Le
mouvement absorbant du jeu signe la perte d’initiative du joueur.

Il devient dans le jeu comme porté par le mouvement du jeu qui le dispense d’avoir
a assumer tout effort, méme celui de choisir. Il rompt ainsi avec l'ordinaire de l'exis-
tence. Le jeu s'empare de celui qui joue.

Enfin ou se tiendrait la cohérence de l'existence, si notre vie devait se partager
entre une époque « d'ardeur et de peine », pour ensuite se diluer dans une période
d’abandon aussi prononcé? Aristote ne peut admettre que le bonheur consiste
dans le jeu. Il y a quelque chose « d'insensé et d’infantile » a vivre sur ce mode, un
manque de mesure. C'est au mieux une vie qui convient au tyran, a lintempérant,
lequel a dépensé avec ardeur pour s'approprier pouvoir et richesse et qui noie, par
apres, son existence déja viciée dans des jeux qui le distraient de Uinquiétude et de
la fatigue que son attitude déréglée ne manque pas de susciter. Le jeu a alors une
fonction de délassement, de pause, voire de recouvrement de ce qui est.

Si tel est le cas, c’est en vue de reconstituer une activité de domination ou d’af-
fairement en général que l'on s'adonne au jeu et du méme coup ce qui nous avait
semblé caractériser le jeu, activité qui a sa fin en soi, s'annule. Le jeu est une autre
forme d’activité sociale. Dans les périodes ol il s'exerce, il donne U'apparence d'étre
une activité qui semble ne rien rechercher en dehors de son pur exercice, mais en
tant qu'il s'inscrit dans l'ordre de toute une vie, il apparait alors comme « pause et

2. Aristote, Les Politiques VIII, 3 ; 1337 b 34/35, Vrin.

CNED TeRMINALE 3



délassement », par opposition au labeur dont il est le prix. Le repos qu'il autorise
confére des forces nécessaires a la reprise de l'activité, il a donc une fonction so-
ciale comme n’importe quelle autre activité productrice. Il s'inscrit dans l'affaire-
ment social. Lorganisation des loisirs de notre société moderne pourrait se pré-
senter comme le paradigme de ce qu'Aristote pense dans ces lignes. Le bonheur et
le repos des vacances permettent l'accroissement de Uactivité affairée au moment
de la reprise du travail. Le jeu oriente donc le loisir vers des fins laborieuses. Il est
moyen et non fin en soi, « le délassement n'a lieu qu’en vue de lactivité ». Le jeu est
ontologiquement déconsidéré dans sa prétention. Quel prétendant peut alors oser
caractériser lactivité heureuse ?

Pour répondre a cette question, notons qu'Aristote ne cherche pas a opposer loisir
et frivolité a travail et sérieux, mais veut nous montrer que le bonheur consiste
en un loisir sérieux: « la vie heureuse est » ... la vie vertueuse, laquelle ne va pas
sans un effort sérieux. Au bonheur, il appartient d’étre avec sérieux parce qu’il y
va pour 'lhomme, dans le bonheur, de ce qui est sérieux. La vie humaine entiére
est engagée dans cette affaire. Le bonheur n’est pas donné, il est a faire et cet ac-
complissement de son étre-homme, lhomme ne le découvre pas dans les choses
qu’il peut produire, mettre a disposition, insérer dans son affairement ordonné a la
domination des choses et des autres, mais dans l'exercice méme d’une activité qui,
parce qu’elle n'a pas d'autre fin qu’elle méme, ne saurait étre dans le mouvement
de la production des choses ou le train de l'action ou encore dans labsorption ar-
raisonnante du jeu.

Seule la théorie, la contemplation ou plus simplement la pensée, peut étre ce en
quoi consiste le bonheur. Lactivité de lintellect se distingue par son plus haut sé-
rieux de toutes les activités humaines, que ce soit la production, l'action ou le jeu. Il
y a quelque chose de quasi divin en cette activité, car elle n’est jamais assignée par
la temporalité qui accompagne les préoccupations que commande notre finitude.
Elle n’est en vue de rien d’autre quand elle contemple ce qui est toujours le plus
sérieux, entendons ce qui est et non ce qui est entrepris dans et sous le régime du
devenir.

C'est en effet la logique du devenir qui prévaut dans la production (le devenir de
U'ceuvre est toujours visé dans lactivité productrice), dans l'action (dimension des
situations en devenir dans l'analyse politique qui commande l'action), dans le jeu (le
délassement en vue du retour au labeur social).

L'affaire de la pensée libére de tout affairement, mais pas du sérieux et méme « du
plus sérieux »; elle réclame du courage en vue du tout de ce qui est. C'est préci-
sément dans l'activité théorétique que l'activité humaine est la plus sérieuse, que
le loisir sérieux qu’est le bonheur advient. Lhomme y effectue 'ceuvre propre de
lhomme, laquelle ne se décldt qu’a partir de « Uactivité de la partie la meilleure de
nous-mémes », lintellect.

On le voit, vivre heureux requiert le déploiement d'une activité qui invite a dépasser
les modalités d’existence propres a notre étre quotidien. Cependant on ne peut s'y
vouer si les urgences de la vie ne sont pas comblées, voire sont défavorables. La
faim que la misere engendre, la peur que la tyrannie nourrit, 'absence de repos que
le labeur incessant induit, font obstacle a une tenue dans la pensée. L'activité de
la pensée contemplative semble plus réservée a un dieu immortel qu'a un simple
homme mortel, mais « autant qu’il est possible il faut nous rendre immortel...3 »,
comme le dit Aristote.

Lhomme est a sa pointe, a son plus haut degré quand il est dans ce sérieux de la
pensée. En ce sens l'activité heureuse est bien « l'activité du sérieux le plus élevé
qui soit » celle de lhomme de « la moralité la plus élevée », entendons le Sage.

3. Aristote, Ethique & Nicomaque, X, 7, 117 b 31, Vrin.

4L CNED TerMmiNALE



